الشيئية الم

تايف بجر (الرعمَ بَروي

وكالة المطبوعات دار القسكم الصوت جيرت بناه



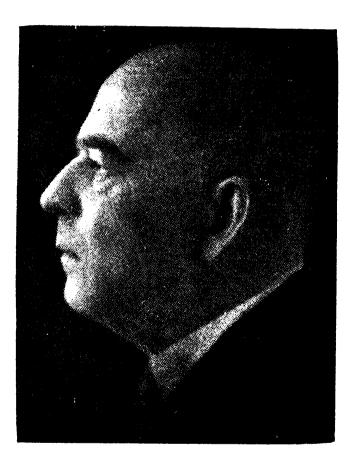
ا ارتبادی بی الرحمن بدوی تومنور در الرحمن بدوی و مناصر در الرحمن بدوی و مناصر در



Badani, Abd at Kalman Ishbinglad

الناشر مكتبة النهضة المصرية مكتبة النهضة المصرية ٩ عدلى باشا — و ١٩٤١ القاهرة — ١٩٤١





ُ أُزْقُلُد اِشْپنجلَر مايو ۱۸۸۰ – مايو ۱۹۳٦

## فهرس الكتاب

تصدير عام . . . . . ه - ع الوضع الروحى الثورة الكويرنيكية . . . . . ١ - ٨٦ روح الحضارة الظاهرة الأولية . . . . ٨٩ – ١٢٠ دوائر الحضارة . . . . ١٢١ – ١٤٩ الرموز الكونية . . . . ١٥٠ – ٢٣٢ فوی الناریخ الكون الأصغر . . . ٢٣٥ – ٢٥٦

الدم والأرض . . . . ۲۵۷ – ۲۹۹

النقد والآلة . . . . . . . ٣٠٠ ٣٢٠

## تصدير عام

وهذه صورة أخرى من صور الفكر الأوربي تهيب بناكل للحة من لحاتها القوية البارزة ، وكل خط من خطوطها الملتوية الدقيقة ، أن نفكر فيها فنطيل التفكير ، وأن نتعمق مضمونها الروحي كي نستخلص منه دروساً لعلها أن تكون قاسية شديدة الوطأة على « دعاة الانحلال » ، ولكنها من غير شك أثمن ما نحتاج اليه في هذا الطور من دروس .

ولم لا تكون قاسية ، وقد بددت هذا الوهم العاجز الذى أقاموا عليه كل نظرتهم فى الوجود ، وأعنى به وهم « الماضى » العربق والتقاليد . فقد اندفعت أبواقهم الصاخبة تعلن أن لاجديد ، وتنادى بالعودة إلى الماضى البعيد ، وتدعو الناس إلى العيش فى قبور المتاحف أو متاحف القبور ، كى يعيدوا الحياة إلى رحمها البالية وصورها المتحجرة الفانية . ومهدوا لهذه الدعوة بنظرة فى التاريخ العام تقول « بانسانية » واحدة تسير على خط التاريخ فى « تقدم » و « استمرار » نحو « غاية » انسانية « عليا » . فكل خطوة تقوم على التى سبقتها وتقيم الخطوة التى تليها ؛ ومرد كل شىء إلى التأثر والتأثير ، فلا طرافة ولا شخصية ولا ابتكار ؛ وتأخر الزمان التأثر والتأثير ، فلا طرافة ولا شخصية ولا ابتكار ؛ وتأخر الزمان

علامة التقدم ؛ والانسانية ، هذا التجريد الأجوف العجيب ، ارتفعت إلى عرش الألوهية ؛ وتيار التاريخ تنفيذ لتصميم سابق محدود . فليتجه المرء إذن إلى الماضي إن كان من المحافظين ، أو إلى المستقبل إن كان من أنصار التقدم إلى غير نهاية: ولأفارْق في الواقع بين الاثنين ، لأن الماضي مستقبل فات ، والمستقبل ماض آت ؛ ولاعليه إن كان عقيماً خالياً من كل جدة وطرانة ، فتأخر الزمان كفيل بكل إنتاج وموكول اليه كل تطور وكل ابداع ، وكل ما عليه أن يضرع مع رينان إلى الله أن يكون ميلاده متأخراً في الزمان قدر المستطاع ؛ وليفتر ثغره عن تفاؤل باسم ذاهل ، فان الانسانية المقدسة تسير قُدُماً نحو غايتها المنشودة دون إلواء ولا انقطاع؛ ولينظر إلى هذا السير في المستقبل اللانهائي بسرور لامع وضاء فسينتهي كل كفاح وكل شقاق ، وستحيا الانسانية في أبراج السلام الدائم والطمأنينة السلبية الوديعة .

لم كاتكون قاسية إذن ، وقد قضت على كل هذه الأحلام الملونة بأصيل أيام الخريف ، فصاحت بأعلى صوتها : لا انسانية ، بل مجموعة حيوانات مفترسة ؛ لا تأثر ولا تقاليد ، بل طرافة وخلقا و بداء ؛ لا استمرار ، بل انقساماً وعزلة ؛ لا تقدم ، بل دورة مقفلة ؛ لاغاية انسانية ، بل مصيراً يتحكم . هذا هو التاريخ ،

وهذا سياق الوجود الحي ، فارــــ كنت تريد أن تكون خالقاً للتاريخ لاموضوعا للتاريخ ؛ و إن كنت ترمى إلى الحياة حقاً في هذا الوجود الحي ، لا أن تفر منه إلى كهوف الأوهام الرطبة المعتمة ؛ فاحي هذه الوقائع في نفسك ، واكشف عنها في فعلك . فلا تنخدع بهذه الآمال المعسولة ، آمال السلام الدائم والطمأنينة الهادئة ، فان الحياة كفاح ولا تعرف غير الكفاح ، والانسان حيوان مفترس ولا يمكن إلا أن يكون كذلك ، وما هؤلاء الدعاة إلا منافقون خبيثون فقدوا أنيابهم ونزعت منهم أظفارهم، فحقدوا على من لها مالكون. ولا تعش في عالم الحقائق أو المخترعات أو النقود ، بل عش في عالم الوقائع وأساليب البطولة ، وكن نبيلا نبالة الدم والجنس لا نبالة النقد والمال . وألق بالماضي من وراء ظهرك ، فلا تستمدن الحياة إلا من ينبوع الحاصر ؛ وارفض التقاليد القدعة أشد الرفض ، فالزمان لا يقبل الاعادة والحياة فى جدة مستمرة ، فكن مثلها خالقاً دامًا ، مجدداً دامًا ؛ إذا أخذت شيئًا من غيرك فأحله الى طبيعة نفسك بكل قسوة و بلا مهادنة أو مساومة . و إن كان المصير قد قدر لك أن تكون خالقاً لحضارة جديدة ، فابدأ من جديد دائمًا وأكد ذاتك بكل قوة ضدروح الحضارة المحتضرة ؛ ولتصارع القوى الكونية بلا هوادة ولاتسليم

حتى تسيطر عليها أو تموت ؛ ولا تعرف غير الانتصار غاية والقوة وسيلة . وليكن « الفعل » عندك في البدء وليس « الكلمة » ؛ ولتعانق المصير بكل قوة وحرارة ، فافعل ما يقتضيه أو لا تفعل شيئا . واتصل بينبوع الوجود الحي ومركز الاشعاع في الكون ، كي تستمد منهما قوى الحلق والابداع في البداية ، وتفني في حصتهما الأبدى في النهاية .

تلك هي الدروس العالية التي يلقيها علينا اشپنجلر، فلنأخذ بما فيها إن كنا نريد حقاً أن نكون للتاريخ خالقين م

عبد الرحمق بدوى

مايو سنة ١٩٤١

## الثورة الكو يرنيكية

« إن أعظم تقدم قام به الفكر الحديث هو فى إحلاله فكرة الصيرورة محل فكرة الوجود، وفكرة النسبي محل فكرة المطلق، والحركة محل السكون»

ريناں

ثار على العقل الوجدان ؛ و تمرد على المكان الزمان ؛ وصار القانون ضدالمصير، والحقائق غيرالوقائع ، والطبيعة في مقابل التاريخ . فالوجود نسيج الأضداد ؛ ومحور الأضداد الصيرورة، والثبات.

فاذا ساد الثبات كان الوجود هو الطبيعة ؛ و إذا سادت الصيرورة كان الوجود هو التاريخ .

ولكن الصيرورة جوهر الحياة أو هي الحياة ؛ أما الموت فجوهره الثبات أو هو الثبات . فالطبيعة والموت إذن متكافئان ، والتاريخ والحياة إذن سيان .

والحياة وقائع وأحداث ، أما الموت فمعارف وحقائق : لأن الوقائع تحدث مرة و إلى الأبد تزول ، فهى كانت أو ستكون ؛ أما الحقائق فثابت للأنها ممكنة وليس من الضرورى أن تكون . فهذه تقتضى الثبات ، وتلك تقتضى الصيرورة . والطبيعة إذن جموع حقائق ، ينها التاريخ تيار وقائع .

ولغة الحقائق هى القانون ، لأن القانون علاقة ضرورية بين علة ومعلول ؛ والعلاقة وحدها هى الثابتة ، بينما الوقائع دائما متغيرة . أما لغة الوقائع فهى المصير ، لأن المصير اتجاه حياة تخلق من حديد باستمرار ، ففيه خلق وفيه اتجاه .

والاتجاه هو الزمان ، لأن الاتجاه معناه استحالة الاعادة ، واستحالة الاعادة حد الزمان . فاذا كان مقابل الزمان هو المكان فمقابل الاتجاه هو المستداد . ومنطق الاتجاه هو المسير ، أما الامتداد ، فمنطقة القانون . وهكذا الطبيعة سياقها القانون ورمزها الامتداد ، بينها التاريخ سياقه المصير ورمزه الاتجاه . والمكان إذن من شأن الطبيعة ، أما الزمان فمن شأن التاريخ .

والمصير موضوع شعور لا موضوع تعقل ، أما القانون فللتعقل لا للشعور . لأن القانون ثبات ، والعقل لا يدرك الأشياء إلا على صورة الثبات ؛ بينما المصير تيار متغير وحركة تسير ، فلا يدركه إلا الوجدان .

هناك إذن ثنائية بين الطبيعة وبين التاريخ ؛ في الجوهر والتركيب والمنطق والرمز وأداة المعرفة .

فالأصل هو الوجود. والوجود وحدة جوهرها التضاد. فاذا عرض الوجود نفسه عرضها في صورتين متضادتين : صورة الصيرورة وصورة الثبات . وكلتا الصورتين ضرورية وكلتاها ذاتية . أما صورة الصيرورة فهي التاريخ ، وأما صورة الثبات فأنها الطبيعة . فالطبيعة والتاريخ ها «الامكانيتان النهائيتان لتنظيم الوجود المحيط بنا في صورة كونية » . فهما إمكانيتان ، لأن إيجاد

صورة للوجود على شكل طبيعة خالصة أو تاريخ خالص لا يتم بالفعل ، بل لابد من المزج بين الطبيعة و بين التاريخ في الصورة التي يتصورها المرء للوجود ، وباختلاف نسبة الطبيعة إلى التاريخ تختلف الصورة عن الصورة . أما وضع صورة للوجود باعتباره تاريخًا خالصًا أو طبيعة خالصة فمكن إمكانا نهائيًا فحسب، أي باعتباره الحد النهائي الذي لا يمكن الوصول إليه في الواقع . وكل محاولة للوصول إلى شيء من ذلك ، مهما كان من نجاحها فانها لا تصل إلا إلى تاريخ نسبي أو طبيعة نسبية . ولهـذا اختلف المفكرون في وضعهم لصورة الوجود حسب محاولة كل الوصول إلى إدراك الوجود على شكل طبيعة أو على شكل تاريخ : فالصورة التي تجدها للوجود عند أفلاطون ورنبرنت وجيته و يتهوفن يسود فيها التاريخ، بينما الصورة التي يقدمها لنا يرمنيدس وديكارت وكُنْت ونيوتن تغلب عليها الطبيعة . فاذا كنا نجد جَلْيُو يَقُولُ « إَن الطّبيعة مكتوبة بلغة رياضية » ، أي أنها خاضعة للصيغ الرياضية الثابتة ، فانا نجد على العكس من ذلك جيته يقول « إن الآله يعمل في الحي لا في الميت ؛ فهو فيما يصير و يتغير ، لا فيما صار وتحجر . فليس للروح إذن ، في نزوعها نحو ماهو إلهي، أن تشتغل إلا بما يصيرو يتطور وما هوحي ؛ بينماللعقل

أن يشغل نفسه بما صار وتحجر، حتى ينتفع بما يمكنه الانتفاع به منه» ويظهر الفارق بين الطبيعة والتاريخ بوضوح حين نتــأمل تركيب كلي . فاذا كانت الطبيعة صورة الثبات ، فعناصرها مطبوعة كلها بطابع الثبات. والثبات لا يكون إلا في الحقائق أما الوقائع فمتغيرة دائمًا . وهذه الحقائق هي القوانين العامة والصيغ الرياضية ، لأن هذه الأشياء هي وحدها التي تمتاز بخاصية الثبات المطلق، باعتبارها صور الضرورة المطلقة التي لايداخلها شيء من الامكانية، و بالتالي لا توجد فيها صيرورة ، لأن الصيرورة لا توجد إلا حيث توجد الامكانية . أما التاريخ فأنه صورة الصيرورة ، ولذلك كان مركباً من وقائع لا من حقائق . لأن الوقائع لا تحدث إلا مرة واحدة ولا تتكرر هي ذاتها مرة أخرى على الاطلاق. ولا تسمى الوقائع وقائع إلاحين حدوثها ، أما إذا انتهى الحدوث فانها تتحجر فتفقد حينئذ طابعها الجوهري، وتكون من الطبيعة لامن التاريخ. وهنا تكمن المشكلة الكبرى .

فان المعرفة مجموع حقائق ، لأن موضوع المعرفة يشترط فيه الثبات . ولهذا كان موضوع المعرفة والطبيعة شيئاً واحداً . فاذا جعلنا التاريخ موضوعاً للمعرفة ، فقد سلبناه طابعه الجوهرى ، باحالتنا الوقائع فيه إلى حقائق . لذلك كان من الضرورى أن

نجد وسيلة أخرى لادراك التاريخ غير وسيلة المعرفة بمعناها الضيق المحدود . وهنا يجب أن نضع بضعة فروق .

التجربة نوعان : تجربة حية وتجربة آلية . فالتجربة الحية هي تلك التي يستطيع الانسان عن طريقها أن يصل إلى إدراك الوقائع والأحداث كما هي في حقيقتها ، أي بما هي عليه من حركة وتغير وحدوث يراعي فيه الزمان ؛ أما التجربة الآلية فانها تلك التي تؤدى إلى الوصول إلى حقائق وصيغ رياضية وقوانين ، أى إلى أشياء ثابتة لا يراعي فيها الزمان ، لأنها خارجة عن الزمان. في التجربة الأولى يحيا المرء الأحداث والوقائع في نفسه ، وكأنه يجرى في تيارها الحار المتدفق ، ويتلون بألوانها المتغيرة المتحركة ، و يحس بفروقها الدقيقة المعقدة ، و يسايرها في مر تفعاتها ومنخفضاتها، ومدها وجزرها ، ومنعطفات خطوطها الملتوية السريعة الانحناء ، وكأنها تفر منه وهو يطاردها في هذا الفرار . أما في التجربة الثانية فان المرء يوقف التياركي يثبته في صيغ أبدية ثابتة ، ويسلب الأشياء ألوانها وفروقهاكي يجعلها متجانسة على شكل وحدات من نوع واحد ، حتى يكون فى مقدوره أن بفرض عليها نسباً وروابط ضرورية أبداً . ولهذا كان المثل الأعلى لهذا النوع من التجربة الصيغ الرياضية : لأن التجانس والخروج عن الزمان

يتمثلان فيها إلى أعلى درجة . في التجربة الأولى تظهر الفردية ، بمعنى أن لكل حادث طابعه المميز الذي إذا صرف النظر عنه زالت حقيقته ، بينما التجربة الثانية تصرف النظر عن كل تمايز نوعي ، وينحصر الفرق بين الشيء والشيء عندها في المقدار ، ومن هناكان التعبير الاسمى لديها هو التعبير بلغة المعادلات. في التجربة الأولى الوجود والادراك شيء واحد، لأن الوجود حياة والادراك حياة عياة ؛ ولكن التجربة الثانية تفصل بين الوجود و بين الادراك ، لأن الادراك إدراك خارج الوجود ومفروض عليه عن طريق عمليات تجريد منطقية تصورية . في التحربة الحية تعبر الواقعة عن الحياة كلها في وحدتها المطلقة ، لأن الحياة أو الوجود الحي كامن كله في الواقعة الواحدة نظراً لبساطته ؛ أما التجربة الآلية فلا تعبر عن الوجود الكلِّي ، فتضطر من أجل إدخالها في الوجود أن ترتبط وإياه بروابط خارجية سطحية ليست من صميم الوجود في شيء .

ومنطق التجربة الحية منطق غائى ، بينها منطق التجربة الآلية منطق إلتجربة وذلك لأن العلية معناها التكافؤ والمساواة بين العلة والمعلول، والتكافؤ والمساواة يقومان على أساس مقارنة الكيات لا الكيفيات. فاذا كانت التجربة الآلية هي وحدها

التي تتصور الأشياء على أساس أنها وحدات متساوية النوع مختلفة المقدار، فان منطق الحقائق فيها منطق الغاية. أما التجربة الحية فالفروق بين الوقائع عندها فروق نوعية ، أى في الكيف لا الكم ، والفروق الكيفية مقياس الوضع فيها الغاية ، لأن الغاية هى التي تصبغ الأشياء بصبغة كيفية ، ومن هناكان منطقها منطقاً غائياً . و إذا كانت الغاية هي المقياس في التجربة الحية ، فلاوجود للواقعة الواحدة إلاباعتبارها جزءاً من كلى ، أو بعبارة أدق ، كل واقعة لابد أن تحيل إلى كل فيه تحيا و بدونه لاقيمة لها ولا وجود . ومن أجل هذا لاسبيل إلى التفرقة بين الغاية والوسيلة في التجربة الحية ، لأنهما جميعاً يكونان كلا واحداً لامجال للتفرقة بين أجزائه: فالغاية هي الوسيلة والوسيلة هي الغاية . فالحال هنا كالحال في الأثر الفني ، فانه كما يقول دلتاي ، « الوسيلة والغاية لاتوجدان في تيار الاحساس الفني الواحدة أجنبية عن الأخرى ؛ إذ لا يوجد للغاية بمعناها الحقيق أية وسيلة كانت ، (بل لابد لها من وسيلة معينة)... والكل هنا ليس شيئًا مجرداً ، أو تصوراً عقليًا خالصًا ، بل ولا مجموعة من العناصر المتنافرة في ذاتها ، إنما الكل نفسه يبدو لنا في التجربة الحية ككل اتحدت عناصره الانفعالية في مركب واحد حاضر في نفس الآن ».

وإذا كانت التجربة الحية تجربة صيرورة ، فالوقائع فيها ليست معينة تعييناً سابقاً ، وكأنها تصميم سبق تعيينه وحدَّه ، وانما المجال فيها واسع للخلق والابداع والصدفة وغير المنتظر . فهى تجربة حياة ، والحياة تيار متجدد باستمرار ، خالق فى غيرانقطاع كله طرافة وكله جدة .

أما التجربة الآلية فكل شي يسير فيها على أساس قوانين ثابتة وصيغ معينة من قبل ، لأن الضرورة هي التي تعمل هنا لا الحرية ، فسياقها اطراد ، وايقاعها تكرار .

هاتان ها التجربتان اللتان يدرك عن طريقهما الوجود ، واللتان كان الفضل في التمييز بينهما هذا التمييز الواضح العميق راجعاً الى فيلميلم ديناى ، فكان بهذا مبشراً بالثورة الجديدة التي ستحدث في طريقة ادراك الوجود ، لأنه أمكن بواسطة هذه التفرقة أن يميز بين الصورتين اللتين يدرك عليهما وحدها الوجود: صورة الطبيعة وصورة التاريخ ، وأن تقوم كل صورة حسب طبيعتها ، وأن يعرف كل حدوده فلا يخلط بين الصورتين بعضهما ببعض ، هذا الخلط الشنيع الذي أدى الى إفساد كلتا الصورتين. بعضهما فقد طغت النزعة الآلية في تفسير الأشياء في أوائل العصر

الحديث، فأصبحت التجربة الآلية هي وحدها التجربة المؤدية

إلى اليقين، وأصبح الوجود الحقيق أو الوجود الوحيد عند أصحاب هذه النزعة هو الوجود المُدُّرك عن طريق هذه التجربة ، أي الوجود في صورة الطبيعة ! وكانت الشارة التي خُـطّت على لواء هذه النرعة قول جليو إن الوجود (أو الطبيعة بمعنى الوجود عامة) مكتوب بلغة رياضية ، فراحوا يبحثون عن الصيغ الرياضية ويتخذونها الأساس لكل شيء والميقاس لكل تقويم ؛ وكان العدد الإله الذي عبدوه ، لأنه المثل الأعلى والغاية الأولى من كل بحث في الوجود، ولأنه العلة الأولى التي عنها صدرت جميع الأشياء فكل شيء في الوجود يسير على قوانين يعبر عنها بلغة الرياضة ، وهذه القوانين الأزلية الأبدية تطرد إطراد ضرورة ، فلا حرية ولا فردية ولا تمييزنوعي . و إذا كان كل شيء في الوجود يسير على أساس هذا النوع من القوانين ، فلا مجال للتفرقة إذن بين الطبيعة و بين الروح في هذا الصدد. و إنما المهج واحد دائمًا ، صادق دائمًا : فليكن المنهج الرياضي إذن هو المنهج الذي يستخدم في دراسة الروح. وعلى ذلك فان هذه الدراسة ستؤدى دائماً إلى وضع صيغ رياضية وستكون لغتها لغة المعادلات والمتواليات والكميات السالبة والموجبة الخ. . . . و إلا فأنها إذا استمرت في عنادها و إصرارها على أن تكون ذا منهج مستقل منفصل عن منهج الدراسة

الطبيعية ، فسيكون نصيبها الاخفاق المحقق. فاذا كانت تريد أن تظفر بنجاح كبذا النجاح الهائل الذى أحزرته دراسة الطبيعة على المنهج المتقدم ، فليس لها إذن أن تسلك غير هذا السبيل . فاستحاب لهذاالنداءعلماءالحياةفي القرنين السابع عشر والثامن عشر وشجعهم على السير في هذا الطريق تقدم الفزياء والكمياء أولا ، ثم تقدم علم الآليات ( الميكانيكا ) من بعد . فالعمليات الحيوية · تفسر بالقوانين الفزيائية والكمائية بسهولة . وإذا كان علم الآليات قد استطاع أن يفسر حركات الاجرام الساوية ، فلم لايستطيع هذا العلم نفسه أن يفسر الحركة في الحيوان والانسان ؟ وهكذا تصور هؤلاء الكائن العضوى على صورة الآلة ، وفسروا أفعال هذه الآلة تفسيرات طبيعية قائمةعلى قوانين فزيائية وكماوية وميكانيكية : من دورة دم ، ونبض قاب ، وأفعال منعكسة . ولم يجدواحرجاً في الايمان بهذه النظرية سواء منهم المؤمنوناً والملحدون. فالمؤمنون لم يكن عسيراً عليهم أن يوفقوا بين هذه النظرية ونظرية الله الحالق، فسواء أكان الانسان آلة أوكان صاحب نوع من الحياة لايسير بطريق آلي ، فالله هو الخالق للكل ، وليس عليهم حرج إذن في الأخذ بنظرية الانسان كآلة ؛ و إن لهم في نيوتن لقدوة حسنة : فان نظام الكواكبكما تصوره نيوتن يفترض فعلا خالقاًبه ينتقل

هذا النظام من حالة العدم والخلو من الحركة إلى حالة الوجود والحركة ، ولو أن هذا النظام ، بعد أن يتم فعل الخلق ، يسير على قوانين آلية خالصة . أما الملحدون فيستطيعون أن يقنعوا بهذه الآلية كما هي في الكون دون محاولة لتفسير مصدرها . والواقع أن موقفهم أشد حرجاً من موقف المؤمنين ، لأن تفسير الأصل في هذه الحركة الآلية لازال يعوزهم ، فلم يكن عجيباً إذاً أن تشق هذه النزعة الآلية طريقها إلى قلوب الناس جميعاً في سهولة ويسر ، بعد أن آمنت بها من قبل عقول الخاصة من العلماء .

ولكن تشاء هذه العلوم التي أهاب بها أصحاب النرعة الآلية في تفسير الحياة أن تكون هي نفسها مصدرأزمة لنرعتهم هاتيك. فقد اخترع الجهر، وكانت أهم نتأنج اختراعه في علم الحياة أن استطاع المرء أن يكشف به عن وجود الحيوانات الأولية مثل الهدبيات وعن وجود الحيوانات المنوية. ومعنى هذا أن النظرية الآلية في تفسير نشأة الحياة على أساس أن الكائنات العضوية الدنيا تنشأ من المادة غير العضوية نظرية واضحة البطلان. فحل محلها حينئذ نظرية أخرى هي أن واضحة البطلان. فحل محلها حينئذ نظرية أخرى هي أن علم حيوان ينشأ من بيضة »، و بهذا امتاز عالم الحيوان من عالم المادة غير العضوية وأصبح له وجود مستقل. والنتيجة

الفلسفية العامة لهذا الوضع الجديد هي أن « الحياة لا تفسر بغير الحياة » ، فلا يمكن إذاً تفسيرها تفسيراً آلياً عن طريق القوانين الفزيائية أو الكياوية ، فاذا أصرينا على القول بوجود العلية في عالم الحياة ، فلا بد أن نفهم هذه العلية بمعنى آخر يختلف كل الاختلاف عن معناها في عالم الطبيعة ، و بعبارة أصرح لا علية في عالم الحياة .

إلا أن الفلاسفة والمفكرين لم يكونوا في أواخر القرن الثامن عشر على هذا النحو من الصراحة بل أعوزتهم الشجاعة الكافية لكي يستخلصوا النتيجة النهائية لهذا الوضع الجديد الذى وضعهم فيه تقدم الفزياء ، أوكانوا متحفظين غير صرحاء فقالوا على لسان كَنْت: إن التفسير الآلي لا يزال هو التفسير المثالي ، ولكنه محفوف بالكثير من الصعوبات التي لا يمكن القضاء عليها قضاءاً حقيقياً حين يراد تطبيقه في عالم الحياة. فاذا كان في وسع المرء أن يقول اعتماداً على نيوتن : هات لي مادة وأنا أريك كيف يخرج منها نظام كواكب ، وكنت نفسه قد فعل هذا بأن بين كيفية نشأة الكون عن السديم ؛ فان كنت نفسه قد اعترف بأن ذلك غير ممكن بالنسبة إلى الكائنات الحية ومعنى هذا بصريح العبارة أن القوانين التي تنطبق في عالم الطبيعة

غير القوانين التي تنطبق في عالم الحياة ، إن جاز لنا أن نسميها هنا أيضاً باسم القوانين.

و إنما ظهرت هذه الصراحة واضحة فى مستهل القرن التاسع عشر ، وكان ذلك على يد الشعراء أولا ، شأنهم دائماً . فاندفعوا يمجدون الحياة ، و يحملون على المادة ، و يحاولون أن يفسروا كل شيء عن طريق الحياة على حساب المادة ، حتى لا يعود لهذه الأخيرة وجود أو تصبح فى أدنى مرتبة من مراتب الوجود . وعلى رأس هؤلاء الشعراء جميعاً ، جيته .

فالحياة يراها جيته في كل شيء: «حينا تتردد في اللانهائي السورة الواحدة الأبدية؛ وحينا يتوتر الفلك ضاغطاً ثناياه العديدة الواحدة في الأخرى بقوة ، تفيض نشوة الحياة من كل الأشياء ، من أصغر الكواكب حتى أكبرها ، ويفني كل تدافع وكل صراع فيصبح سكوناً أبدياً في حضن الألوهية ». أما ماهية هذه الحياة فيبنها جيته بقوله: « إن أعظم ما منحنا الله والطبيعة إياه هو الحياة ، هذه الحركة الدائرية التي تقوم بها الذرة الروحية حول نفسها ، والتي لا تعرف هدوءاً ولا راحة ؛ و إن غريزة المحافظة على الحياة والعناية بها لهي غريزة فطرية في كل إنسان لا يمكن الخلاص منها ولا القضاء عليها ، ولكن خاصية الحياة ستظل مع

ذلك سراً دائماً بالنسبة الينا وبالنسبة إلى الآخرين » . لأن جوهر الحياة يختلف كل الاختلاف عن المادة أو الطبيعة . ولهذا يفرق جيته تفرقة دقيقة واضحة بين الحياة و بين المادة و يحمل على كل تلك المحاولات لتفسير الحياة على أساس آلى ، فيقول : « إن الموجود الحي لا يمكن أن يقاس بشيء آخر خارجه ؛ وإذا كان لابد من قياسه وتفسيره ، فلا بد أن يكون الحي مقياس نفسه . إلا أن هذا المقياس مقياس روحي إلى أعلى درجة ، فلا يمكن إذن أن يكتشف بظريق الحواس . إن الدائرة نفسها لا يصلح مقياس القطر فيها أن يكون مقياساً للمحيط ، فما بالهم قد حاولوا قياس الانسان بمقياس الآلة ! » .

وتسود هذه النظرة الى الحياة النزعة الرومانتيكية كلها، سواء فى الفن عند الشعراء، أو فى العلم عند الأطباء وعلماء وظائف الأعضاء ولكن التاريخ يسير من موضوع إلى نقيضه، ومن هذا النقيض إلى نقيضه الأول، وهكذا بالتبادل. فلا تكاد النزعة الرومانتيكية تردد أنفاسها الأخيرة فى هذا القرن، حتى تعود النزعة الآلية من من جديد كى تستأنف ما وصلت اليه من قبل. وكان الدافع لظهور هذه النزعة من جديد تقدم العلم مرة أخرى فى ميدانين: ميدان الكيمياء العضوية، وميدان التاريخ الطبيعى، خصوصاً هذا الكيمياء العضوية، وميدان التاريخ الطبيعى، خصوصاً هذا

الميدان الأخير. فقد جاء دارون في هذا الميدان بنظريته في الانتخاب الطبيعي ، فبين بها كيفية نشأة أنواع الحيوان وأنواع النبات بعضها عن بعض بواسطة علل آلية صرفة . أما الكيمياء العضوية فقد حضرت المادة التي ظن الناس أنها لا توجد إلا في الأحياء بطريقة صناعية في المعوجة ، واستخلصت من هذا أنه لا توجد مادة حية من نوع خاص لا توجد إلا في الخلية الحية ولا تتكون إلا فيها ، و إنما المادة مادة واحدة ولافارق جوهري بين العضوي الحي واللاعضوي الميت . فما ينطبق على المادة من قوانين ينطبق بدوره على الحياة .

ولكن يشاء منطق التاريخ أن تتوارى هذه النزعة مرة ثانية كى تفسح الطريق من جديد للنزعة الحية . إذ قامت حركة جديدة ثارت على النزعة الآلية ، محاولة أن تثبت الحياة في عرشها من جديد ، وهذه الحركة هى المعروفة باسم المذهب الحيوى الجديد وأقطابه من بين الفلاسفة دريش فى ألمانيا و برجسون فى فرنسا. بدأ أصحاب هذا المذهب الحيوى الجديد بالرد على دارون وعلى علماء الكيمياء العضوية فردوا على دارون بأن قالوا إن دارون نفسه لابد أن يفترض الحياة افتراضا سابقاً ، لكى يتبسر له أن يتحدث عن نشأة الأحياء المتفاضلة بعضها عن بعض . وردوا على يتحدث عن نشأة الأحياء المتفاضلة بعضها عن بعض . وردوا على

علماء الكيمياء العضوية بأن قالوا: أجل إن العناصر المادية التي مها يتركب الجسم الحي لا تفترق من الناحية الكياوية والفزيائية عن العناصر التي يُتركب منها العالم المادي اللاعضوي في شيء ؟ ولكن هذه العناصر إذا أخذت كما هي في ذاتها وركبت فلن يتكون منها كائن حي. فبياض البيضة الذي يمكنكم تحضيره في المعوجة سيكون بياض بيضة ميتاً. حقاً إن له من التركيب الكماوي والخصائص الفزيائية مثل ما للحي من تركيب وخصائص ؛ ولكن تعوزه الوظائف الحيوية التي تتم في الخلية الحية من تغذ ونمو وتكاثر . وما عسانا نجده فى الموجودات غير العضوية مثـــــــل البلورات من وظائف قد تبدو مشابهة لمثل هذه الوظائف الحيوية، إنما منشأ هذا الوهم، لأن هذه المشابهة مشابهة ظاهرية جداً لا أكثر ولا أقل.

ولكى يبين دريش ماهية هذه الوظائف الحيوية أجرى تجار به المشهورة على بيض قنفذ البحر. وعن طريقها أثبت أننا إذا قسمنا بيضة من بيض قنفذ البحر إلى قسمين أو أربعة أو ثمانية أقسام ، فان كل قسم لن يكون نصف أو ربع أو ثمن قنفذ بحر وإنما يكون قنفذ بحر كاملا ؛ وإذا غيرنا نظام الأقسام فى داخل البيضة ، فان الأعضاء المتطورة فيها تنشأ فى مكانها الطبيعى .

ومعنى هذا كله أن الكائن العضوى كل ، وكل جزء من أجزائه تكن فيه القدرة على إنتاج الكل ، وإذا وضع جزء فى مكان آخر غير مكانه الأصلى فانه يأخذ نفس الوظيفة المخصصة لهذا المكان الجديد الذي وضع فيه . فلكل خلية إذاً من خلايا الكائن العضوى الحي نفس الحاصية التي نشاهدها فى خلية البيضة ، أي العضوى الحي نفس الحاصية التي نشاهدها فى خلية البيضة ، أي إنتاج الكائن العضوى الحي كله . أما الآلة فعلى العكس من ذلك يلاحظ فيها أن الجزء لا يمكن بذاته أن ينتج الكل ، كما لا يستطيع أن يأخذ وظيفة جزء آخر . فالكائن العضوى الحي لا يمكن إذن أب يشبه بالآلة ، وبالتالى الحياة تختلف فى جوهرها عن المادة كل الاختلاف .

غيرأن دريش كان عالماً أكثر منه فيلسوفاً فلم يستطع أن يبين ماهية الحياة من الناحية الفلسفية الخالصة ؛ ولم يقم على أساس نظريته في الحياة مذهباً في الوجود . و إنما الذي فعل ذلك برجسوب .

فالحياة عند برجسون تيار في تغير مستمر يخلق صوراً جديدة في كل آن. والحي يختلف عن المادة غير الحية بثلاث صفات رئيسية: فان الحي يمتاز أولا بأنه يكون كلاً مستقلا قد خلقته الطبيعة نفسها مقفلا منعزلا، لأنه مركب من أجزاء غير

متحانسة يكمل بعضها بعضاً ، ويقوم بأداء وظائف مختلفة تفترض الواحدة منها الأخرى ، أما المادة فلا تستطيع أن تكون كلاً منعزلا انعزالا تاماً . و يمتار الحي ثانياً بأن الماضي يؤثر فيه على الحاضر، بمعنى أن الحياة « سلسلة واحدة من الأفعال يتكون منها تاریخ حقیقی »، فالزمان الحقیقی بمعنی الاستمرار إنما یوجد بالنسبة إلى الكائن الحي فحسب. أما المادة فيمكن أن يقال إن لها زماناً ولكن هذا الزمان زمان غير حقيقي : فان الحاضر بالنسبة إليها لا يحتوى شيئًا أكثر مما يحتويه الماضي ، وكل ما نجده في المعلول كان من قبل في العلة ، بينما في الكائن الحي لا نوى المعلول يحتوى على ما فى العلة فحسب ، بل يحتوى على ما فى العلة مضافًا إليه كل ماضي هــذا الكائن الحي . ومرجع ذلك وجود خلق مستمر وتجديد دائم . كذلك يختلف الحي عن المادة غير الحية بصفة ثالثة وأخيرة وتلك هي أن الحياة في تطورها تميل إلى زيادة مقدار الطاقة في الكائنات العضوية الحية ، بينما المادة تميل إلى الاقلال من مقدار الطاقة في الظواهر الفزيائية الكماوية ، تبعاً للمبدأ المعروف في الديناميكا الحرارية باسم مبدأ كارنو .

والحياة فى تطورها تسير فى خط واحد لأنها استمرار لسورة واحدة ، هى ما يسميه برجسون باسم السورة الحيوية . وهذم

السورة الحيوية دفعة تخلق باستمرار صوراً جديدة ، فهى فى جوهرها قوة خلق دائم . إلا أن الحياة قد اضطرت تحت تأثير عاملين إلى التشتت والتفرق على شكل أنواع وأفراد . وهذان العاملان ها: أولا المقاومة التى تشعر بها الحياة من جانب المادة غير الحية ، ثم القوة المفرقعة التى تحملها الحياة كامنة فى نفسها . ولولا هذان العاملان لكانت الحياة فى تطورها كأنها فرد واحد متطور . العاملان لكانت الحياة فى تطورها كأنها فرد واحد متطور . وعلى الرغم من هذا كله فان هذا التطور يسير فى اتجاه واحد ، أو ، على حد تعبير برجسون ، له بعد واحد . فهما تعددت الأنواع والأفراد فان سورة أصلية واحدة هى التى بها تستمر حركة الأنواع وحياتها فى مجرى التطور .

والحياة واحدة فلا فارق بين الحياة الروحية والحياة عامة ، لأن الكائن الحي يشارك الوعي أو الروح في صفاتها: من استمرار في التغير ، وحفظ للماضي في الحاضر ، واستمرار حقيق . فمذهب برجسون اذن مذهب حيوى . ولكنه يختلف عن المذهب الحيوى الجديد على النحو الذي نجده عند دريش . ولهذا نراه ينقد المذهب الحيوى في هذه الصورة كما ينقد المذهب الآلي . فان المذهب الحيوى يقول بالغائية المطلقة ، والغائية كالآلية المطلقة سواء بسواء: لأنهما لا يفهمان حقيقة الزمان على الوجه المطلقة سواء بسواء: لأنهما لا يفهمان حقيقة الزمان على الوجه

الصحيح. فإن التفسيرات الآلية تميل إلى اعتبار المستقبل والماضي خاضعين للحاضر، فتنتهي بالغائهما لحساب الحاضر، وتقدم لنا الوجود باعتباره كتلة واحدة حاضرة ، لا تفرقة فيها بين لحظات متتابعة ، وما يظهر من تتابع زمني للأشياء إنما مرجعه عجز العقل الانساني عن أن يدرك الأشياء كلها مرة واحدة ، فيقسمها إلى أُقسام متتابعة ، والحقيقة أن لا وجود لهذا التتابع في الواقع . ولا تختلف الغائية المطلقة عن هذه الآلية المطلقة في عدم إدراكها لماهية الزمان ادراكا حقيقياً ، إ فالواقع أن الغائية المطلقة آليـة مقلوبة . وذلك لأن هذه الغائية المطلقة تقوم على نفس الفرض الذي عليه تقوم الآلية المطلقة ، وهو أن الواقع أو الوجود كـ تلة حاضرة ، مع فارق واحد هو أنها تستعيض عن دفعة الماضي بجاذبية المستقبل ، فبدل أن يكون الاتجاه الى الماضي كما هي الحال في الآلية المطلقة ، يكون الاتجاه الى المستقبل في الغائية . أو على حد تعبير برجسون ، تضع الغائية النور الذي تزعم انه يهدينا أمامنا ، بدلا من أن تضعه وراءنا . أما التتابع فلا زال فى الغائبة كما هو فى الآلية شيئًا ظاهريًا فحسب.

ولكن ليس معنى هذا أن برجسون ينكركل غائية ، و إنما هو يقول بغائية من نوع خاص . فهو إن أنكر الغائية الباطنة

بمعنى أن كل كائن حي له غاية خاصة به تتضافر جميع أجزائه من أجل تحقيقها وتنتظم على أساسها ، فانه لاينكر الغائية الخارجية التي تقول بأن جميع الكائنات الحية مرتبة بعضها بالنسبة إلى بعض . « فاذا كان ثمة غائية في عالم الحياة ، فهذه الغائية تنتظم الحياة كلها وتشملها بر باط واحد لاينقسم». فلا غائية إذن غير الغائية الخارجية . ولكن هل معنى هذا أن للحياة غاية ؟ كلا « فان من العبث أن يحاول الانسان أن يعين للحياة غاية ، بالمعنى الانساني لهذه الكلمة . فان الغاية بهذا المعنى معناهاوجود تموذج من قبل لايعوزه إلا أن يتحقق بالفعل ، أي أننا نفترض حينئذ في الواقع أن كل شيء موجود دفعة واحدة ، وأن المستقبل يمكن أن يقرأ في الحاضر . . ينما الحياة تقدم وتتابع واستمرار » . الحياة إذن في التتابع والاستمرار ، أي في الزمان . أما المادة فماهيتها في المكان. وإلى ألتمييز بين هاتين المقولتين: مقولة الزمان ومقولة المكان يرجع في النهاية والواقع التمييز بين الحياة و بين المادة . فلكي تفهم إذن ماهيتا المادة والحياة لابد أن

أما المكان فوسط متجانس بمعنى أن كل جزء من أجزائه يشابه الآخر ، لأنه لا يوجد فيه اختلاف فى النوع ، و إنما يرجع

تفهم ماهيتا المكان والزمان .

بلاكيفية. أما الزمان فعلى العكس من ذلك كيفية خالصة في جوهره فلا ينطبق عليه شيء من قواعد الكم ، أي لا يقال عن لحظاته المتتابعة إنها وحدة أو أكثر ، لأنه لا تجانس بين إجزائه وأنما تختلف كل لحظة عن اللحظة الأخرى اختلافًا تاماً. فهو وجود بلا كمية وهو لا تجانس خالص . و إذا كان المكان كمًّا فهو خاضع للعدد ، أى أنه وحدات منفصلة لا استمرار بينها ، و إنمــا ينتقل الانسان من الوحدة على شكل وثبات فجائية . بينها الزمان تتابع مستمر بين لحظاته ، إن جاز لنا أن نتحدث عن وجود لحظات فيه بمعنى أجزاء منفصلة ، فاللحظة الواحدة متداخلة في الأخرى تمام التداخل ولاسبيل إلى فصل اللحظة عن اللحظة ، لأن اللحظات جميعها استمرار مطلق . أما تقسيمنا الزمان إلى لحظات فلا وجود له في الواقع ، و إنما هو الفكر لايستطيع أن يدركه إلا على أساس التقسيم . والحقيقة أن تصور الزمان على هذا النحوتصور باطل، لأننا نسلب الزمانفي الواقع حينئذ ماهيته وجوهره ، وتخلط بينه و بين تصورنا للمكان . فتصور الزمان على هذا النحو تصور هجين اختلط فيه تصور الزمان بتصورالمكان. والزمان تغير مطلق ، لأنه تتابع مستمر . وهذا التغير ليس

معناه أن شيئاً أو أشياء تتغير ، بل معناه أن الزمان هو هو تغير لأن التغير لا يحتاج إلى شيء يكون موضوع التغير ، والحركة لا تقتضى وجود متحرك ، لأن الحركة هي ذاتها تتحرك إن صح هذا التعبير . ولكن التغير معناه خلق شيء جديد باستمرار و إيجاد شيء لم يكن موجوداً من قبل ولم يكن وجوده منتظراً . فالزمان في تغيره أي في جوهره خلق باستمرار . أما المكان فعدم حركة مطلقة فلا خلق فيه ولا تجديد ، لأنه اذا كان المكان متجانساً دائماً ، فلا يمكن أن يكون فيه تغير ، لأن التغير يقتضى عدم التجانس .

ومعنى هذا أيضا أن الزمان بداء وحرية مطلقة ، مادام خلقا مستمراً لأشياء غير متوقعة . فلا خلق إلاحيث توجد الحرية ؛ وأن المكان ضرورة مطلقة ، ولهذا فانا لانسلب الزمان صفة الحرية إلا حين نخلط بين الزمان والمكان فنجعلهما شيئا واحداً ، «فمهما يكن من أمر تصورنا للحرية ، فاننا لانستطيع إنكارها إلا إذا جعلنا الزمان والمكان شيئا واحداً » .

والوجود الحقيق تغير مطلق أو هو التغير نفسه ، فهو إذن والزمان شيء واحد . أما المكان فليس وجوداً حقيقيا ، بل وجود متخيل . وظاهر من هذه الصفات التي وصفنا بها الزمان أن الزمان معناه الروح: فان الروح تتصف بعدم التجانس و بالتتابع الكيفي والاستمرار والتداخل المتبادل وغير المتوقع و بالحرية . كما هو واضح أيضاً أن صفات المكان هي عينها صفات المادة : لأن المادة أو الامتداد تجانس ووجود معا وانفصال وضرورة ، وتلك صفات المكان . فالزمان هو الروح والمكان هو المادة .

« والروح والمادة صورتان للوجود مختلفتان كل الاختلاف بل ومتناقضتان ، وهما يعيشان الى جوار بعضهما بعضاً بطريقةما» فيها شيء من الاتفاق وفيها شيء من النزاع والاختلاف . فان الروح في تطورها تنفذ في المادة لكي تصبح أقسى عوداً ، ولكي تكون مهيأة لعمل أشد أثراً وحياة أعظم شدة . ولكنها تجد في المادة أيضا الشيء الكثير من المقاومة ، مما يعوق تيار الروح أو الحياة في سيره وتطوره .

فكأن الزمان والمكان اذاً شيئان مختلفان اختلافا كلياً والخطأ الأعظم ينحصر في أن يطبق الانسان على الزمان ماليس يصح الاللمكان ولهذا كان لكل من عالمي الزمان والمكان ميدان خاص مستقل عن الآخر: فيدان الزمان هو الفلسفة ، وميدان المكان هو العلم و مقدار ما يختلف الزمان عن المكان يختلف منهج الفلسفة عن

منهج العلم. ولهذا أيضاً تختلف ملكة المعرفة في الفلسفة عنها في العلم: فملكة المعرفة في الفلسفة هي الوجدان بينهاهي في العلم العقل. أما العقل ولا يدرك الاالتجاور والانفصال والكم والعدد وما هوقابل للوزن والقياس وما هو متجانس أى المادة . وعلى العكس من ذلك لايدرك الوجدان غير التتابع والاستمرار والكيف والاتصال وغير المتجانس ، أى يدرك الروح . والعقل تبعاً لهذا لايتصور الأشياء الاعلى أساس المادة ، أي على أساس النبات المطلق ، بينما الوجدان يدرك التغير والصيرورة كما هما في تغيرهما وصيرورتهما، ان صح هذا التعبير. ولما كان العقل لايدرك الا التجانس، فانه يحاول دائمًا في ادراكه للأشياء أن يجعلها متجانسة ، ولهذانري أن القانون السائد في تقسيمه للأشياء هو قانون التكافؤ أو قانون العِلية : أي تكافؤ العلة مع المعلول تكافؤاً تاما .

وله ذا لا يمكن للعقل أن يدرك الحياة ، لأن الحياة تغير دائم ، وجدة مستمرة ، وخلق جديد . وما دامت كذلك فلا يستطيع أن يدركها غير الوجدان ، لأن الوجدان يدرك التغير والصيرورة . فيجب ألا يتدخل العقل اذن في عالم الحياة ، أي أن النزعة الآلية في تفسير الحياة نزعة باطلة كل البطلان .

تلك خلاصة النتأنج التي وصل اليها برجسون من محته في

الحياة ، وهي تكون أعظم صورة بلغها المذهب الحيوى في الناحية الفلسفية . وبهذا استطاع أصحاب النزعة الحيوية أن يقضوا على كل تلك المحاولات التي بذلتها النزعة الآلية من أجل تطبيق مناهجها في عالم الحياة كما طبقتها في عالم المادة . فنجحوا في نزعتهم هذه نجاحا كبيراً حتى أصبحت النزعة السائدة سيادة مطلقة. وساعد على هذا النجاح حدوث أزمة شديدة في النزعة الآلية نفسها . فهذه النزعة تقوم كما رأينا على أساس أن ظواهر الطبيعة كلها محكومة بقوانين ثابتة ضرورية ؛ ولكن جاء الفزيائيون في أوائل هذا القرن أي في الوقت الذي كانت فيه فلسفة برجسون تشق طريقها الى السيادة ، فأثبتوا أن الكثيرمن ظواهر الطبيعة لايسير على قوانين ثابتة ضرورية ، وأن الفعل اذا كان يجد الكثير من التفسيرات العقلية ، فانه يجد الى جانها أيضاً جزءاً من الظواهر لايقبل الخضوع للتفسير العتملي . واليك البيان .

فقد تصور القريائيون في القرن السابع عشر الكون مركباً من عناصر بسيطة فردة أى لاتقبل التجزئة سموها باسم الجسيات أو النقط المادية التي تشغل من المكان جزءاً صغيراً كل الصغر حتى ليشبه أن يكون والنقط سواء . فاذا استطعنا أن نعرف في لحظة معينة وضع وسرعة هذه العناصر ، لكان هذا كافياً لمعرفة

كل الحركات التي تتحركها فيما بعد: أي أن معرفة توزع الجسمات في المكان وتنقلها في الزمان يكني لتحديد خواص المادة . ولكن كان لابد قبل البحث في الوضع والسرعة أن نعرف أولا طبيعة هذه الجسمات وعدد أنواع الجسمات المختلفة الواجب اقتراحهاكي نستطيع أن نفسر الواقع تفسيرا كاملا. واستطاع الكمائيون في القرن التاسع عشر أن يرجعوا تركيب الأجسام كلها الى ٩٢ جسما بسيطاً ، وكل جسم من هذه الأجسام البسيطة مكون من ذرات من نوع واحد . وعنهم أخذ الفزيائيون نظرية الذرات هذه ، فجعلوا الذرات مكان الجسمات. الا أنهم رأوا أن عدد أنواع الجسمات كبير، فأرادوا أن يبسطوا المسألة. وحينئذ جاء علماء الكهرباء السالبة فقالوا ان الكهرباء السالبة مركبة من جسيات من نوع واحد ذات كتلة وشحنة ضئيلتين كل الضآلة ، وتلك الجسمات هي الالكترونات؛ وما لبثوا أن طبقوا هذه النظرية نفسها على الكهرباء الموجبة فتصورها مركبة من جسمات أولية مشحونة بكهرباء موجبة، وسموها باسم اليروتونات . وعن طريق الالكترونات واليروتونات حاول الفزيائيون تفسير خواص المادة ، باعتبار أن الكون مركب كله من مجموعة يروتونات والكترونات. وبهذا استطاعوا أن يحددوا طبيعة الجسيات التي يتركب منها العالم المادى ، ولم يبق عليهم إلا أن يبينوا القوانين الضرورية التي على أساسها تتحرك هذه الجسمات. فما هي اذن هذه القوانين ؟

كان طبيعاً أن يتجه الفزيائيون الى قوانين الحركة كما وضعها نيوتن . فاذا كانت هذه القوانين قد نجحت نجاحا هائلا فى تفسير وتعيين حركات الكواكب وحركات الأجسام المادية الموجودة على سطح الأرض ، فلم لاتنجح أيضاً فى تفسير حركات الجسمات أو الذرات وتعيينها ؟ على كل حال فلنحاول .

إن العادلات التي وضعتها الميكانيكا القديمة أوميكانيكا نيوتن تسمح لنا ، إذا ماعرفنا وضع وسرعة جسيم في لحظة معينة ، أن نعرف ابتداء وبالدقة كل الحركة التي سيتحركها الجسيم بعد ذلك . وعلى ذلك فاذا استطعنا أن نعرف بالدقة أوضاع وسرعات كل الجسيمات التي يتكون منها العالم المادي ، استطعنا أن نعرف تماما كل ما سيحدث لهذا العالم في المستقبل ، وحينئذ يتحقق أمل لا بلاس حين قال عبارته المشهورة : « إن العقل الذي يستطيع أن يعرف ، في لحظة معينة ، كل القوى الموجودة في الطبيعة والوضع النسبي للكائنات الموجودة فيها بعضها بالنسبة إلى بعض ؟ ثم إذا كان هذا العقل قادراً على أن يخضع هذه الأشياء كلها ثم إذا كان هذا العقل قادراً على أن يخضع هذه الأشياء كلها

للتحليل، وعلى أن يعبر في صيغة واحدة عن حركة أكبرالأجسام في الكون وحركة أخف ذرة فيه ؛ نقول إن هذا العقل لن يصبح شيء بالنسبة إليه مجهولا ، وسيكون المستقبل كالماضي سواء بسواء حاضراً أمام عينه ». ولكن هذا الأمل لم يتحقق و ياللاً سف. فبعد أن أنتج تطبيق قوانين الميكانيكا القديمة على حركات الجسمات بعض النتأج الطيبة المشجعة ، تبين في نهاية الأمر أن هذا التطبيق يكاد يكون من المستحيل. فقد كشف الفزيائيون في الثلاثين سنة الأخـيرة ، وعلى رأسهم بلانك العالم الالماني المشهور ولويس دى بروى العالم الفرنسي الكبير ، عن وجود طائفة من الظواهر الجديدة من المستحيل تفسيرها بواسطة قوانين الميكانيكا القديمة ، وهذه الظواهر هي الظواهر المعروفة باسم الظواهر الكمية . ومرجع ذلك إلى سببين رئيسين : الأول أنه لكي تفسر خواص المادة ، لايكني أن تعتبر مكونة من جسمات فحسب، بل لابد من أن يضاف إلى هذه الجسمات أمواج، أي أن يجمع بين فكرة الموجة وفكرة الجسيم . والثناني أنه لكي تصاغ قوانين الظواهر الكمية لابد من إدخال ثابت كونى جديد لم يكن معروفاً في الفزياء القديمة ، هو الثابت المعروف باسم ثابت پلانك، نسبة إلى أول من اكتشف أهميته وهو پلانك

المذكور آنفًا ، والذي يرمز إليه في المعادلات عادة بالحرف ه . وأثر هذا الثابت في الكميات الموجودة في الظواهر التي ليست. في المستوى الذرى ضئيل جداً ، ولهذا لم يكن في المستطاع ملاحظته إلا في دراسة الظواهر التي في المستوى الذرى وتحت الذرى . وكانت نتيجة هذا كله أن قامت ميكانيكا جديدة هي الميكانيكا التموجية ، نسبة إلى اعتبار الموجة مضافة إلى الجسيم ، مكان الميكانيكا القديمة . وفي هذه الميكانيكا الجديدة استعيض عن دراسة حركة الجسيم بدراسة انتشار الموجة المضافة إلى الجسيم. وهذه الدراسة لانتشار الموجة قد أدت إلى إثبات أنه ولو أن انتشار الموجة يسير طبقاً لقوانين دقيقة ثابتة ، إلا أن ذلك لايؤدى إلى اعتبار حركة الجسيم معينة تعييناً دقيقاً ، أو بعبارة. أوضح أثبتت هذه الميكانيكا الجديدة أن حركات الجسمات لايمكن أن تعين تعيينا دقيقا لأن هذه الحركات لاتخضع لقوانين. ثابتة . وذلك لأنه من غير المكن أن نعين تعيينا دقيقا وضع الجسيم وسرعته ، وبالتالي لانستطيع أن نعرف ماسيحدث له ،. لأننا قلنا من قبل أن تحديد حركته في المستقبل يتوقف على معرفة وضعه وسرعته في لحظة معينة .

وأخيراً جاء قر نُو مَيْزِ نُبرج الفزيائي الألماني المتاز فاستخلص

كل هذه النتأنج وعبر عنها تعبيراً دقيقاً واضحاً في صيغ رياضية عن طريق المعادلات المسهاة باسم « نسب اللاتعين » ، وفيها يظهر واضحاً أن وجود الثابت ه يحول بيننا و بين أن نعرف في آرف واحد و بدقة وضع وسرعة الجسيم ؛ ولن تكون هذه المعرفة ممكنة إلا إذا كانت ه صفراً ، وهي ليست كذلك في العالم الذرى ولا تحت الذرى ، بل ولا في مستوانا نحن ، و إن كان أثر الثابت ه في مستوانا نحن ضئيلا جداً كما رأينا من قبل ، حتى ليمكن إغفاله .

والخلاصة ، كما يقول لويس دى بروى ، « أنه بينما كانت الفزياء القديمة تدعى أن فى استطاعتها إخضاع جميع الظواهر لقوانين دقيقة ثابئة ضرورية ، نرى الفزياء الجديدة لاتقدم لنا غير قوانين احتمالية ؛ أجل إن هذه القوانين الاحتمالية يمكن أن يعبر عنها فى صيغ دقيقة ، ولكنها مع ذلك ليست إلا قوانين احتمالية فحسب . وسيبقي إذن فى جميع الظواهر الطبيعية مقدار من عدم التعين ، وهذا المقدار من عدم التعين يمكن قياسه بواسطة الثابت ه . مما جعل فى استطاعة بعضهم أن يقول فى صورة شعرية إن فى حائط الجبرية العلمية فى الفزياء ثغرة يقاس عرضها بثابت پلانك . و بهذا يفسر الثابت ه تفسيراً لم يكن منتظراً بثابت پلانك . و بهذا يفسر الثابت ه تفسيراً لم يكن منتظراً

فى بادىء الأمر ، فقد أصبح الحد الذى يجب على الجبرية العلمية أن تقف عنده » .

فاذا كانت الظواهر الفزيائية نفسها لم تعد خاضعة لقانون العلية ، و إذا كان للطبيعة حرية في أن تختار بين جملة المكنات التي تبدو حاضرة أمامها ، أفليس من الخطأ كل الخطأ إذن أن، نحاول تطبيق قانون العلمية على الظواهر الحيوية ؟ أفمن المعقول أن نسلب الحياة الحرية ، بيها محن نضيف إلى المادة شيئًا من الحرية ؟ أو ليس من المتعذر علينا أن نسلم بنظرية تجعل الروح والحياة أكثر آلية من الذرة ، على حد تعبير آرثر ادنجتون ؟ الحق أن الحياة قد استطاعت أن تنتقم لنفسها أحسن انتقام، فأغرت علماء الفزياء بعضهم ببعض ، وخرجت من هذا النزاع الذي اشعلت بيهم اواره لا ظافرة باستقلالها عن المادة أو الطبيعة فحسب، بل وغازية قد فرضت سيادتها على هؤلاء الذين حاولوا من قبل فرض سيادتهم عليها . والحق أن أصحاب النرعة الآلية في تفسير الحياة قد اصبوا بالإخفاق الشنيع ، وذهبت أحلامهم إلى غير رجعة . ولكن مهلا . لانشمتن بهم هذا الشمات ، فلعل العدد الأكبر منهم قد دفعته الرغبة في السيطرة على الطبيعة وإخضاعها للعقل الانساني إلى أن يسلك هذا السبيل، ولعل نشوة

الفتح فى ميدان قد حالت بيهم و بين أن يتبينوا بوضوح امكان الفتح فى بقية الميادين . فلنضع إكليلا من الزهر على قبور هؤلاء المخلصين ، ولنمض مسرعين .

لنمض إلى حيث تركنا التفرقة بين التجربة الحية والتجربة الآلية ، بعد أن استطعنا أن نصل إلى الفصل نهائياً بين كلتا التجربتين ، وبالتالى إلى التمييز بين نوعين من العلوم: علوم مصدر المعرفة فيها التجربة الحية ، وأخرى مصدر المعرفة فيها التجرية الآلية: الأولى تسمى باسم علوم الروح ، والأخرى تسمى باسم علوم الطبيعة .

آلا أن هذا التمييز بين نوعين من العلوم لم يتحقق إلا بعد جهاد شاق طويل ، ولم تستطع علوم الروح أن تتمتع بحقوقها المدنية و باستقلالها إلا بفضل جهود جبارة قام بها أنصار هذه العلوم وواضعو أسسها ومقيمو بنيانها .

وكان أول من حمل لواء هـذا النضال ضد طغيان علوم الطبيعة ومناهجها ، علماء الفن بمختلف فروعه من أدب وفن بالمعنى الدقيق . فقد أثار حفيظة علماء الفرن ما رأوه من النتائج الضارة الشنيعة التي جر إليها تطبيق منهج علوم الطبيعة على علوم الروح : فان الأثر الفني قد فقد وحدته بتطبيق هذا المنهج

والفنان قد سلب ميزة الحلق كما سلب طرافة الشخصية ، ولم يعد الفن معبراً عن روح الفرد الذي خلق آثاره ، ولا عن روح الحضارة التي فيها ومنها نبع الأثر الفني ، و إنما أصبح شيئًا مجرداً يتطور بذاته مهما اختلفت ألوان الافراد أو الحضارة التي يمربها، فما الأفراد والحضارات في نظر هذا المنهج إلا سعاه ورسل ينقلون الفن من يد إلى يد ومن جيل إلى جيل ، دون أن يكون لواحد من هؤلاء الرسل نصيب في طبعه بطابع خاص . وتبعاً لهذا سيكون تاريخ الفن تاريخ مشاكل الفن والحلول التي قدمت من أجل علاج هذه المشاكل ، وكأن الفن علم من علوم الطبيعة بالمعنى القديم ، لا يهمنا من أمر الفنانين شيء ، ولا يعنينا في أي عصر وجد هذا الأثر الفني أو ذاك و إلى أي شعب أو حضارة ينتسب ، مادام هذا لايؤثر في بيان ماهية الفن . إن الفن يتطور حسب قوانين ثابتة ضرورية ، أو بالأحرى حسب القانون الأكبر الذي على أساسه يسيركل شيء في الوجود ، ألا وهو فانون العلية ، فما الداعي إذن إلى الحديث عن الشخصية وحياة الشعب الروحية والجماعة والحضارة ؟

هنا و يصيح فيهم طائفة من علماء الفن ينتسبون إلى النزعة الرومانتيكية : شيئاً من التدبر قليلا أيها السادة ! إن قلتم بالعلية ،

فكيف تفسرون الابداع الفنى ؛ و إن قلتم بالتحليل ، فأين وحدة الأثر الفنى ؛ و إن أنكرتم الشخصية ، فأين الطرافة ؛ و إن صرفتم النظر عن الحياة الروحية العامة ، فأين الحياة التي يجب أن تشيع في الفن ؛ و إن قلتم بالتطور الذاتي الباطن في الفن نفسه كفن ، في الفن ؛ و إن قلتم بالتطور الذاتي الباطن في الفن نفسه كفن ، فيم تميزون بين فن وفن ، بين فن مصرى وفن يوناني ، بين طراز بيزنطى وطراز قوطى ، وكيف تفسرون تقدم الفن وتقهقره ، ويزنطى وطراز قوطى ، وكيف تفسرون تقدم الفن وتقهقره ، وعدم سيره على خط للتقدم واضح ، لأن قولكم هذا يؤذن بسير هذا التطور على خط يمتد في تقدم مستمر ؟

كلا،أيها المسادة: فالفن اليونانى لاحقيقة لوجوده إلاباعتباره معبراً عن الروح اليونانية التي أنتجته؛ وهذا طراز قوطى ، لأن الروح التي أبدعته روح قوطية .

وما الفن إلا مظهر من مظاهر الروح ، ولهذا تظهر فيه الحصائص الرئيسية العامة التي بها تطبع هذه الروح كل مظهر من مظاهرها : في الدين والفلسفة والاجتماع والاقتصاد والسياسة والأخلاق. هذه المظاهر كلها تكشف عن خصائص عامة مشتركه هي هي التي تكون مضمون الروح. والروح توجد أولا ثم توجد مظاهرها ولو أنه لا يقصد بهذه الأولية أولية في الزمان.

ومن أجل هذا كله يجب أن تتجه العناية إلى الناحية

الموضوعية ، أي إلى الأفراد والشعوب والحضارات أكثر من اتجاهها إلى المشاكل والموضوعات: فالآثار الفنية بخالقيها ومبدعيها ، لابمشاكلها وموضوعاتها .

ثم انتقلت الثورة من ميدان الفن الى ميدان الدين: فبعد أن كان البحث فى تاريخ الأديان متجماً إلى البحث فى العقائد الدينية والمشاكل التيأثارتها والحلول التى تقدم بها رجال الدين فى مختلف العصور ، اتجه حاملو لواء الثورة الجديد إلى البحث فى التجارب الروحية التى حيها أصحاب الدين وتنوع هذه التجارب بحسب اختلاف الأفراد الذين عانوها ؛ و بدلا من أن يكون محور الدراسة الفكرة ، أصبح محورها التجر بة الحية ، أى أن تاريخ الأديان لن يكون تاريخ عقائد ، بل تاريخ تدين . وتبعاً لهذا سيختلف منهج البحث : فبعد أن كان منهجاً منطقياً ، سيصبح حينئذ منهجاً نفسانياً .

وما لبث لهيب هذه الثورة أن اندلع فى جميع الميادين : فى الفياولوچيا والسياسة والاقتصاد والفلسفة والأخلاق والاجتماع والآثار .

ولكنها لم تكن ثولرة واحدة ، و إنما كانت جملة فتن متفرقة قام بها علماء كل عــلم من علوم الروح مستقلا بعضهم عن بعض . مكان لابد أن يقوم عالم واحد يجمع بين هذه الفتن المتفرقة فيجمل منها ثورة واحدة عامة لها مبادؤها ولها برامجها المشتركة بين الجميع ، فتقوم حينئذ علوم الروح على أسس ثابتة ذاتية مستقلة عن علوم الطبيعة قدر المستطاع .

وقام هذا العالم ، وكان اسمه ڤلهلم دلتاي .

جاء دلتاى ففرق بين نوعين من المعرفة : معرفة خاصة بعلوم الطبيعة ، وأخرى خاصة بعلوم الروح . النوع الأول من المعرفة مصدره التجربة الحسية أى تصور المعلومات التى يقدمها الحس إلى الوعى محدودة فى مكان ، بيها النوع الثانى مصدره التجربة الحية أو التجربة الروحية ، أى إيقاظاً الحياة التى تعبر عنها الوثائق التاريخية والشعور بمضمونها حية فى الروح . وقد تحدثنا من قبل طويلا عن الفوارق بين هذين النوعين من التجربة كاكشف عها دلتاى وحللها تحليلا بديعاً عميقاً ، فلا نعود إليه و إنما ننتقل مباشرة إلى الحديث عن التجربة الحية لأنها مصدر المعرفة في علوم الروح التى نحن بصدد البحث فيها الآن .

إن الباحث فى التاريخ يجد أمامه وثيقة أو أثراً فيها تعبير عن حياة ، وهذه هى المادة الوحيدة التى عليها يشتغل . أما أصحاب النزعة الآلية. فى كتابة التاريخ فقد قالوا ، كما قال

التجريبيون في ميدان العلوم الطبيعية ، إن الوثيقة هي الأساس في التأريخ ، وأنها بذاتها كافية للعلم بالتاريخ . فليس على المؤرخ إذن إلا أن يضم هذه الوثائق بعضها إلى بعض ويكون منها في في النهاية تاريخاً متصل الحلقات .

ولكن هذا المهج يسلب التاريخ طابعه الحقيق . لأن التاريخ ليس طائفة من الحقائق العلمية يمكن أن يضم بعضها إلى بعض على شكل تتابع وتسلسل، و إنما التاريخ حياة ووقائع لهذه الحياة ، إنما التاريخ صيرورة وتغير دائم وحركة مستمرة لايمكن حبسها في صيغ مجردة عن الزمان خارجة عن تيار الحياة المستمر ولهذا فان مهمة المؤرخ أن يستحضر هذه الحياة مرة أخرى ، وعونه في ذلك الآثار الباقية من هذه الحياة ، أي أن يحيا هذه الحياة من جديد في نفسه ، و إلا فقد التاريخ طابع الحياة ، أي. المهيته وجوهره .

ليست هينة إذاً مهمة المؤرخ. لأنه يجب أن تكون لديه القدرة على القيام بهذا النوع من التجربة. وذلك لا يتوفر إلا لمن أوتى عمقاً وسعة في حياته الروحية الباطنة يمكنانه من أن يحيا تجارب الماضى مهما يكون من تنوعها وشدتها ، وفيضاً وخصباً في هذه الحياة ييسران له بعث الحياة في هذه المادة الميتة التي

استحالت اليها الحياة الماضية ولم يعد أمامه غيرها . ان المؤرخ الذى لم يؤت هذا الحظ من العمق والسعة والخصب فى الحياة الروحية الباطنة ليس خليقاً مطلقاً بأن يوصف بصفة المؤرخ ، لأن ما يصل اليه ليس من التاريخ فى شيء ، وخير ما يوصف به أنه محصل وثائق وجماع أخبار .

ألا إن التاريخ لحياة ، « والحياة لا تدرك إلا بالحياة » ، و إلا لم تستطع إدراك هذا الماضى بأية حال من الأحوال . فلا تجعلن الوثيقة إذن عنصراً من عناصر المركب التاريخي ، و إنما اعتبرها مناسبة ووسيلة تعين على حياة التاريخ مرة أخرى من جديد . فهذا وحده تستطيع أن تدرك التاريخ على أنه حياة . . و إذا كانِ التاريخ حياة فله نفس الصفات التي للحياة . وأولها عدم التجانس .

وعدم التجانس في التاريخ معناه وجود العنصر الفردى في كل أحداثه . فالتاريخ يقوم جوهره على طائفة من الأفراد المثلين له أحسن تمثيل . بل وليس الأفراد عناصر في مركب التاريخ فحسب ، انما هم التاريخ نفسه . فكما أن برجسون قد قال بأن الحي يمتاز عماهو مادى بأنه يكوس كلا مستقلا مقفلا ، لأنه مركب من أجزاء غير متجانسة يكمل بعضها بعضا ، كذلك يقول دلتاى إن

كل فرد يكون كلا مستقلا مقفلا ، لأن الحياة تسعى دائما إلى التركز في وحدات ، في كل وحدة تعبير شامل عن كل مظاهر الحياة . وما كان العظاء عظاء إلا لأنهم استطاعوا أن يجمعوا في نفوسهم كل التيارات الروحية التي تضطرب بها روح الشعب أو الحضارة التي ينتسبون اليها ، وأن يتجسدوا كل القيم الخالقة التي تسود الحيـــاة الروحية العامة في العصر الذي وجدوا فيه أو البيئة التي قدر لهم أن يظهروا فيها. « فان إبداع هؤلاء لا يوغل في الماضي البعيد ، و إنما يستمد غاياته واتجاهاته من القيم والمعاني السائدة في العصر نفسه فالطاقة الخالقة في أمة من الأمم في عصر من العصور إنما تبلغ أقصى درجات قوتها من اقتصار رجال العصر على الأفق الذي هم فيه ، لأن عملهم إنما هو تحقيق لروح العصر . وهكذا يصبحون ممثليه » .

والنموذج الأعلى لهذا النوع من الرجال إنما وجده دلتاى في الشعراء . لأن الشعراء أقدر الناس على تصوير الحياة في كل مظاهرها باعتبارها تكون وحدة مطلقة . فأنهم يهبون الدوافع المختلفة والميول المتباينة والنزعات المتفرقة والقيم المشتتة التي تحيا . في عصر من العصور أو وحدة اجتماعية معينة صورة واحدة تضمها جميعاً ، فيصبح كل حادث مرتبطاً بالآخر ارتباط حياة . و إلى

هدا يرجع تفوق جيته على الشعراء جميعاً . فاينه استطاع أن يحقق الوحدة بين جميع مظاهر الوجود إلى أعلى درجة .

ولكن هذا معناه أيضا أرن الفرد والجماعة أو الحضارة يَكُونَانُ نَسْيَجًا وَاحْدًا ، فَالْفُرْدُ يَحْيَا فِي الْحُضَارَةُ وَالْجُمَاعَةُ بِدُورُهَا تحيا في الفرد، أو بعبارة أخرى: الفرد الممتاز لايوجد إلا باعتباره ممثلا لروح حضارة ، كما أن الحضارة لاتوجد إلا باعتبارها تجسداً لروح الفرد الخالق الممتاز . « إن الفرد يشعر ويفكر ويعمل فى دائرة جماعة لايمكن أن يفهم بدونها أو خارجها . فكل مايفهم يحمل طابع الجماعة التي فيها نشأ باعتبار أن فهمه مستمد منها . ونحن إنما نحيا في هذا الجو الذي يحيط بنا دائمًا ويغمرنا بما فيه وكأننا فيه غارقون ، ونشعر في هذا العالم التار يخي الأليف لدينا يأننا في مكاننا الطبيعي ، فنفهم عنه ويفهم عنا ، وكأننا نحن جزء من نسيجه ».

ونستطيع أن نستخلص هذا مباشرة من طبيعة الكائن الحي . فاننا قد قلنا عن الكائن الحي إن الجزء من أجزائه يمثل الحكل ، ولهذا يمكن أن يتكاثر بأن يكون أن يكون أن يكون الجزء كائناً حياً جديداً لا يختلف في شيء من حيث ماهيته عن الكائن الحي الأصلى الذي جزأناه . فاذا كان التاريخ حياة أو كائناً حياً ، فلا

غرابة إذن فى أن يمثل التاريخ الفرد ، وأن يمثل الفرد التاريخ . كلاها لا يوجد ولا يفهم من دون الآخر .

ولكن حذار مع ذلك أن نكون فريسة وهم! فلمن كان من. الحقأن التاريخ حياة ، ولئن كان من الحق أن الحياة لاتدرك إلى بالحياة ، وأن النظرات التي يدلى بها المفكرون في الوجود تنبع من شعور بالحياة خاص ومزاج روحي من نوع معلوم يختلف فها بين الفرد والفرد، وما بينالعصر والعصر، ولاعتبار له إلا مرتبطاً بهذه الحالة العاطفية ، لئن كان هذا كله حقاً ، فمن الحق أيضاً أن. التجربة الحية غير ممكنة إلا إذا أضيف الهاشيء من التجربة الآلية ، حتى تصبح واضحة من الميسور أن توضع في صورة . أجل. إن الصورة تعارض الحياة ، لأنها تجديد للحياة في قوالب ثابتة ، بيما الحياة تغير دائم ؛ ولأمها فصل لمضمون الحياة عن تيار الحياة ، وتيارها شيء واحد في حقيقة الأمر .

ومن أجل هذا تتمرد الحياة على الصورة وتأبى عليها ماتريد. أن تفعله بها، ويأخذ هذا التأبي وذلك التمرد صوراً مختلفة. فيكون أحيانا نزاعا خفيا، وإن كان قويا؛ ويكون أحيانا أخرى نضالا صريحا مسرحه الحقيق نفوس العباقرة والعظاء. ولكن هذا التعارض بين الصورة وبين الحياة تعارض ضرورى تقتضيه طبيعة

الوجودنفسها، ولذا كان من المستحيل القضاء عليه . و إنما يتناو بان السيادة ، و إن كنا لا نعرف بعد هل يتم هذا التناوب على أساس نظام معاوم ، فتارة تكون السيادة للصورة وطوراً تكون السيادة اللحياة ، وطوراً ثالثاً يكاد أن يكون بين الاثنتين شيء من التوازن . فهو إذن من هذه المتناقضات أو التعارضات التي تكون جوهر الوجود والمنطق الذي عليه يسير . وعلة هذا التعارض أن الحياة في حاجة إلى أن تكون شاعرة بذاتها ، وشعورها بذاتها معناه انقسامها إلى ذات تشعر وموضوع للشعور ، و إن كان الواحد لا يستقل عن الآخر لأنه لا وجود للواحد دون الآخر ، فلا وجود للذات إلا باعتبارها شاعِرة بموضوع ، ولا وجود للموضوع إلا باعتباره مقصوداً لشعور من جانب الذات ، فاحالة الواحد على الآخر متبادلة ضرورية .

ومن أجل هذا كله يجب أن يوجد إلى جانب التجريب الحى، تعقل. « إن الحياة ليست حاضرة لنا مباشرة ، وإنما تصبح واضحة أمامنا بلبسها لباس الموضوعية عن طريق الفكر ». فالتعقل إذن يرمى إلى ما يسميه دلتاى باسم موضوعية الحياة . « وعن طريق فكرة الموضوعية هذه نظفر بنظرة باطنة تكشف عن ماهية ما هو تاريخى . . . وامتداد الظواهر التى تقع تحت

طائلة علوم الروح إنما يتوقف على مقدار موضوعية الحياة فى العالم الخارجى ، فما خلقته الروح هو وحده الذى تقدر الروح على تعقله . فاذا ما استطعنا أن نجمع بين التعقل و بين التجريب الروحى ، استطعنا أن نكشف عن منطق الحياة فكما أن للعقل مقولاته ، فللتاريخ مقولاته . وهنا نجد دلتاى يحاول محاولة مماثلة لتلك المحاولة التى قام بها كَنْت ، فيقوم بثورة كو پرنيكية فى التاريخ ، كتلك الثورة الكو پرنيكية التى قام بها كنت فى الطبيعة . فاذا كان كنت قد سمى الكتاب الذى بين فيه هذه الثورة باسم « نقد العقل المجرد » ، فلم لا يكون اسم كتاب دلتاى « نقد العقل المجرد » ، فلم لا يكون اسم كتاب دلتاى « نقد العقل الناريخى » ؟

إلا أن محاولة دلتاى لم تتم ، و إنما بقيت محاولة ناقصة ، لم يعبر عها فى كتاب منظم ، كما فعل كنت ، ولكن فى مقالات متفرقة ودساتير مضطربة ، وشعر هو بذلك فلم يرض بجمعها فى كتاب ، بل كان جمعها فى كتب بعد وفاته بعشرات السنين . وكل ما نستطيع استخلاصه من نتائج هذه المحاولة الناقصة لايكاد يتجاوز أربع مقولات يمكن استخلاصها بوضوح ، يضاف اليها مقدار قليل من المقولات أشار اليه دلتاى إشارة عابرة جداً فلا يستخلص حتى اسمه إلا بشىء من العناء كبير . وهذه المقولات يستخلص حتى اسمه إلا بشىء من العناء كبير . وهذه المقولات

الأربع مى: الزمانية ، والمعنى أو الأهمية ، والتطور ، والمركب التفاعلى . وأهم هذه المقولات جميعاً مقولة الزمانية ، لأن الحياة أو التاريخ والزمانية مترادفان ، وهى من أجل هذا الأساس لبقية المقولات . فليس الزمان إذن كما يقول كنت ظاهرة خالصة ، أو مظهراً و إطاراً لاحقيقة له فى واقع الوجود ، و إنما الزمان هو هو نفسه الوجود ، لأن الوجود هو الحياة ، والحياة هى التغير ، والتغير ، فل هو الزمان . فليست المشكلة إذن فى كون الزمان هو الحياة ، بل فى معرفة من أى نوع من أنواع الزمان تكون الخياة ، أو بعبارة أدق على أى صورة يظهر للحياة الزمان . فان الزمان ماض وحاضر ومستقبل .

وأحسب القارئ قد عرف الاجابة على هذا السؤال مما قلناه من قبل عن خصائص الكائن الحى . فلقد ذكرنا من بين هذه الخصائص أن الكائن الحى يؤثر الماضى بالنسبة اليه فى الحاضر ، كما يؤثر المستقبل فى الحاضر، لأن الحياة «سلسلة واحدة من الأفعال . يتكون منها تاريخ حقيقى » . ومعنى هذا بصريح العبارة أن . الماضى لا وجود له إلا باعتباره حاضراً أو مشاركا فى الحاضر ، فكأن أصل الأزمنة كلها الحاضر ، وكأن بقية الأزمنة تنحل كلها الحاضر . ولهذا يقول دلتاى : « إن الحاضر تحقق لحظة من .

الزمان في الوجود الواقعي ؟ هو ما يحياه المرء في مقابل ما يتذكره أو تمثلا لما سيستقبله ، على صورة رغبات وانتظار أو توقع وآمال ومخاوف و إرادات. إن الحاضر باعتباره تحققاً في الوجود الواقعي، في استمرار دائم ، بينها المضمون الذي تمتليء به الحياة المرة بعد المرة في تغير مستمر ». إن الحاضر دائماً موجود ولا شيء موجود غير هذا الذي يمر خلال الحاضر ، وان سفينة حياتنا لمحمولة على تيار يتقدم باستمرار ، والحاضر يوجد دائماً حيث نوجد نحن على أمواج هذا التيار . فالحياة وحدة زمانية لأن أجزاء الزمان فيها تميل إلى جزء واحد هو الخاضر.

وفكرة الوحدة في الحياة هذه تظهر واضحة كل الوضوح في المقولة الثانية ونعني بها مقولة المعنى أو الأهمية ، ويقصد بها أن الحياة تكون وحدة ، ومن أخص خصائص الوحدة أن معنى الجزء لا يقوم إلا على معنى الكل . فاذا طبقنا هذا على التاريخ وجدنا أن معنى الفرد لا يتحقق إلامر تبطاً بمعنى العنصر أو الوسط التاريخي الذي ينتسب اليه ، ما دام جزءاً في وحدة . وقد تحدثنا عن هذا المعنى منذ حين في شيء من التفصيل فلا داعى الآن للتوسع فيه . ومن مقولة الأهمية أو المعنى نفسها تنبع المقولة الثالثة وهي مقولة التطور ، ومعناها أن الحياة في كون مستمر . وذلك لأن

أهمية اللحظة الماضية تقاس بحسب الصلة التي تربط بينها وبين اللحظة التالية ، فيمقدار ما تحقق اللحظة الأولى اتصالا أكبر ، تكون أهميتها في الوحدة العامة للحياة أعظم. والحياة في سيرها تشرئب بعنقها إلى المستقبل كي تحقق أكبر مقدار من الحلق والابداع؛ وهي في تطلعها نحو المستقبل إنما تبدأ دائمًا بالحاصر وتعتمد عليه ، والحاصر بدوره غني بالماضي الذي يؤثر و يحيا فيه . وما أيسر أن يستخلص من هذه المقولة الأخيرة! أو ليس معنى التطور أن تؤثر كل لحظة لا في التي تلمها فحسب بل وفي التي سبقتها كذلك، لأن الحاضر يؤثر فيه الماضي والماضي لا وجود له إلا في الحاضر ، والحاضر إنما يعني أيضاً حضور مستقبل ؟ والمركب التفاعلي لا يعني شيئًا آخر ، فليس معناه العلية العلمية ، لأنه لا يتضمن معنى وجود نظام لايقبل الاعادة معين بقوانين ثابتة صرورية ، وأنما يعني وجود تأثير متبادل بين الأشياء بعضها و بعض على صورة فعل ورد فعل ، حتى يتكون من هذا روابط متبادلة تنتظمها وحدة واحدة ومركب واحد .

تلك هي المقولات الرئيسية التي استطاع دلتاى أن يصل إلى بيانها في منطق التاريخ؛ وهي ، كما هوظاهر ، غير جامعة ولا كافية لتكوين منطق التاريخ ، ولانستطيع عن طريقها أن نفسر السياق

الذى يجرى فيه ؛ فهى كما قلنا محاولة ومحاولة فحسب. ولم يكن ما أحدثه دلتاى إذن ثورة كو پرنيكية فى التاريخ أو علوم الروح، و إنما كان إنذاراً بثورة وتمهيداً لها ، ومازال التاريخ ينتظر كنت هذا الآخر.

ولم يطل بالتاريخ الانتظار من بعد دلتاى ، فسرعان ، ما أنى كنت هذا المنشود ، وكان هو أزڤاد اشينجار .

إيه يا تاريخ أيها السجين! لشد ماطال انتظارك لهذا العبقرى الجبار الذى يفك عنك قيودك و يهبك الحياة حرة طليقة! لاعليك بعد اليوم فقدأ تاك الآن ثائر من الطراز الأول بين الثائرين، ومفكر في الطليعة من بين كبار المفكرين.

جاء اشپنجلر فتمثل كل هذا التطور العظيم في النظرة إلى الوجود، وكل هذه المحاولات التي قامت من أجل إيجاد علوم للروح مستقلة عن علوم الطبيعة ؛ وشاعت فيه الروح الجديدة التي بعثتها في التاريخ ودراسة التاريخ فلسفة الحياة ؛ واضطر بت في نفسه الفسيحة الحصبة كل هذه التيارت القوية التي تخللت روح العصر وأقبل يركز هذا كله في نفسه ويرتب بينه ، حتى استطاع أن يضع مبادىء الثورة في مذهب كلى منظم ، وأن يحقق هذه المبادىء بتطبيقها على التاريخ كله منذ كان حتى اليوم .

استمع اليه يعلن هذه الثورة فيقول: « لم يبقإذن إلا القيام مرة ثانية بما قام به كو پرنيك من قبل ، حين حرر النظر باسم المكان اللامتناهى ؛ ان الروح الغربية قد قامت بهذا التحريرمنذ زمان طويل فيما يتعلق بالطبيعة ، يوم أن تركت نظام الكون كما تصوره بطليموس إلى نظام الكون كما تتصوره اليوم صحيحاً وحده بالنسبة اليها ، فلم تعد ترى فى الوضع الذى يتصادف و يوجد فيه الفلكى على كوكب من الكواكب الأساس للصورة التى عليها يتصور الكون .

« إن التاريخ العام قادر بل وفى حاجة إلى التحرر من الوضع الذى تصادف ووجد المؤرخ نفسه فيه ، وهو « العصر الحديث ». فالقرن التاسع عشر يبدو لنا أغنى وأهم بكثير جداً من قرن كالقرن التاسع عشر قبل الميلاد ، ولكن القمر يبدو لنا أيضاً أكبر من المشترى ومن زحل . وينها نجد أن زمناً طويلا قد مضى منذ أن تخلص الفزيائي من فكرة الابتعاد النسبى ، لا نزال نرى المؤرخ حيث كان فريسة لهذه الفكرة السابقة المتسلطة على وهمه » . ألا فليتحرر المؤرخ من هذا الوهم ، بأن يجعل بينه وبين التاريخ الحديث مسافة كافية لأن تجعله ينظر إلى هذا التاريخ الحديث مسافة كافية لأن تجعله ينظر إلى هذا التاريخ المعتباره « شيئاً بعيداً كل البعد ، غريباً كل الغرابة ، و باعتباره واعتباره « شيئاً بعيداً كل البعد ، غريباً كل الغرابة ، و باعتباره

مدة من الزمان ليس لها من وزن أكبر مما لغيرها من مدد الزمان، دون أن يخضعه لقاعدة من قواعد هذا المثل الأعلى أو ذاك ممايشوهه و يزور في طبيعته، ودون أن يرجعه إلى نفسه، ويدخل فيه رغباته وهمومه وعواطفه الشخصية التي تمليها عليه حياته العبلية، مسافة إذن — على حد تعبير نيتشه الذي لم يستطع مع ذلك أن يحققها مما التحقيق—تسمح بادراك الواقع الانساني من بعد شاسع جداً، بالقاء نظرة عبر الحضارات كلها مما فيها الحضارة التي ينتسب اليها، وكأنه ينظر فيا وراء سلسلة من قم الجبال تمتد في الأفق البعيد». فلنحقق إذن وجود هذه المسافة كأول شرط من شروط القيام بالثورة في التاريخ، ولنبدأ من بعد ببيان البرنامج والمنهج اللذين بالثورة في التاريخ، ولنبدأ من بعد ببيان البرنامج والمنهج اللذين

الثورة خلق ؛ والحلق معناه تغيير الأوضاع ، لأن الحلق من العدم مستحيل ؛ وتغيير الأوضاع أوله تمييز وآخره تصوير . فلنبدأ ثورتنا الجديده في التاريخ بالتمييز .

باسمهما سنعلن ثورتنا المنشودة .

لنبدأها بالتمييز بين التاريخ و بين مقابل التاريخ وهو الطبيعة . و بلخص اشپلنجر نفسه الفارق بين التاريخ و بين الطبيعة تلخيصاً عاماً فيقول : « إن التاريخ مطبوع بطابع الحدوث مرة ما ، أما الطبيعة فبطابع الامكان دائماً . فطالما كنت أنظر صورة الكون

المحيط بي كي أعرف تبعاً لأية قوايين يجب أن تتحقق هذه الصورة ، دون أن أسائل نفسي عما إذا كان هذا التحقيق سيتم بالفعل أو يمكن فقط أن يتم ، فموقفي سيكون موقف العالم الطبيعي الذي يشتغل بالعلم البحت . ويتساوى دائمًا بالنسبة إلى الصرورة في العلية الطبيعية – ولا توجد علية غيرها – أن تظهر هذه الضرورة غالباً أو أن لا تظهر على الاطلاق، أى أن هذه الضرورة مستقلة عن المصير. فان هناك آلافًا وآلافًا من التركيبات الكيماوية التي لا تتم بالفعل ولن تتحقق بالفعل يوماً ما ، ولكنه قد بُرُ هِن على أنها ممكنة الوجود ، وبالتالى توجد - بالنسبة إلى نظام الطبيعة الثابت ، لا إلى سياء الكون المتغير. وكل مذهب فى الطبيعة مكون من مجموعة حقائق ، أما التـــار يخ فيقوم على وقائع ، والوقائع تتتابع ، بينما الحقائق يستنبط بعضها من بعض ؛ وهكذا يختلف « متى » عن «كيف » . أبرقت : تلك واقعة يمكن أن يشار إليها بالبنان دون ما حاجة إلى الكلام . — إذا أبرقت ، أرعدت: تلك حقيقة تحتاج في التعبير عنها إلى قضية . وهكذا يمكن للتجربة الحية أن تستغنى عن الألفاظ، بينما المعرفة العقلية المنظمة مستحيلة بدون اللفظ. وفي هذا المعنى قال نيتشه « إن القابل للتعريف هو وحده الذي لا تاريخ له » . و بينما

التريخ حادثة حاضرة ذات اتجاه نحو المستقبل ونظرة إلى الماضى، نرى الطبيعة من وراء كل زمان ، مطبوعة بطابع الامتداد دون الاتجاه . وفيها تسود الضرورة الرياضية ، بينها فى التاريخ تسود الضرورة الأسيانة » .

ذلك هو التاريخ في صفاتة المميزة ، وتلك هي الطبيعة من حيث تمايزها عن التاريخ . إلا أن التاريخ الذي نميزه هنا من الطبيعة ، يجب أن يميز بينه و بين شيء آخر يخلط بينه و بينه باستمرار ، ألا وهو التأريخ أوكتابة التاريخ . فالتـــاريخ غير التأريخ، بل إن الواحد لا يكاد يقوم إلا على أساس إنكار الآخر، وذلك لأن التاريخ صيرورة خالصة، بينما التــأريخ لا يمكن أن يقوم إلا بتحويل شيء من هذه الصيرورة الجالصة إلى ثبات . وكلما كان الجزء المتحوّل من التاريخ أكبر ، كلما كانت عملية التأريخ أيسر. فكأنهما يتناسبان تناسباً عكسياً من حيث الامكانية: فامكانية التأريخ نتيجة لسلب الامكانية عن التاريخ . ولهذا نرى أن جيته لم يستطع أن يعالج ماسماه « الطبيعة الحية » ، ويقصد بها التاريخ ، علمياً إلا بفضل ما دخل في هذه الطبيعة « الحية » من عناصر ثابتة ميتة . و إذا أصبحت كمية الثبات التي تسمح بالتأريخ ضئيلة إلى أقصى حد، لدرجة أن يصبح

التاريخ صيرورة خالصة تقريباً ، فان التاريخ لا يعود موضوع معرفة علمية أو موضوعاً للتأريخ، بل يصبح موضوع معرفة فنية أو تصور فني خالص . وآية ذلك أن دانته لم يستطع أن يصوغ مصير الأكوان التي أدركها بوجدانه الباطن ونظرته الروحية صياغة علمية ، كما لم يستطع ذلك جيته فيما يتعلق بما انكشف له من نظرة في الوجود في اللحظات السامية التي مربها وهو يحرر دساتير فاوست، وكما لم ييسركذلك لأفلوطين وچوردانو پرونو بالنسبة إلى المشاهدات الروحية التي لايدينان بها لأبحاثهم العلمية. وهذه التفرقة بين التاريخ وبين التأريخ تلعب اليوم دوراً خطيراً في الفلسفة الألمانية المعاصرة عند كلمن هيد جرويسيرو: فقد وجه هذان الفيلسوفان ، اللذان لا أشك مطلقاً في أن أولهما وهو هيدجر أعظم فيلسوف في هذا القرن ومن أعظم الفلاسفة الذين عرفتهم الانسانية ، عناية شديدة إلى التاريخ بوجه عام والصلة بين التاريخ والتأريخ بوجه خاص ، فتعمقا دراستها تعمقاً جاور كل تعمق ، تعمقاً يستحيل معه عرض نتائج هذه الدراسة فى هذا المجال ، وقد كنانود حقاً أن نقوم بهذا العرض ، خصوصاً وأن الصلة قوية بين النتائج التي وصلا اليها والآراء التي أدلى بها اشپنجلر . ونكـتني هنا فقط بالاشارة إشارة عابرة إلى الآنجاه

السائد لديهما في تصور الصلة بين التاريخ و بين التأريخ . فنقول إمها يميلان إلى القضاء على هذا التعارض الذي يلح اشپنجلر في توكيده بين طبيعة التاريخ ومقتضيات التأريخ ، ويؤكدان على العكس من ذلك أن التأريخ إنما ينبع من التاريخ ولايمكن أن يقوم التأريخ إلا باعتباره هو أيضاً نوعاً من التاريخ . فيقول هيدجر في هذا الصدد « إن الكشف عن التاريخ بواسطة التأريخ هو في ذاته — سواء تحقق هـذا الكشف أم لم يتحقق — و بحكم تركيب في الوجودي ، يقوم على أساس صفة التاريخية التي يتصف بها جوهر الوجود » .

ولكن اشينجلر بعد أن ميز بين الطبيعة و بين التاريخ هذا التمييز الدقيق يعود فيقول إنه لا يوجد حد دقيق بين هذين النحوين اللذين يدرك على أساسهما الكون. فبمقدار ما المتعارض بين الصيرورة والثبات من قوة ، بمقدار ماهو مؤكد وجود هذين النحوين في كل نوع من أنواع الفهم والتفكير. والفارق هو في أن الذي ينظر إلى كليهما باعتبارها في صيرورة واتجاه نحو الكمال ، يحيا التاريخ ؛ ينها الذي يحلل كليهما باعتبارها ثابتين تامين ، يعرف الطبيعة .

وكل فرد ، وكل حضارة ، بل وكل دور من أدوار الحضارة

له ميل أصيل ونزوع طبيعى إلى اختيار إحدى الصورتين ؟ صورة الطبيعة وصورة التاريخ في تصوره للوجود . فالغربي يميل إلى صورة التاريخ إلى أعلى درجة ، بينا اليوناني أو الروماني لا يميل إلى صورة التاريخ إلا أقل ميل . فانا نرى الأول ينظر إلى الأشياء باعتبار ماضيها ومستقبلها ، فيدخل الزمان والتغير دائماً في تصوراته ، بينا اليوناني لا يعترف بوجود غير الوجود الحاضر فحسب ، أما ما عداه فليس له وجود حقيق .

أما فيما يتعلق بأدوار الحضارات ، فانه لما كانت الصيرورة الأساس لسكل ثبات ، كان التاريخ هو الصورة الكونية القائمة على الصيرورة ، فان صورة التاريخ هي الصورة الكونية الأصلية، بيها صورة الطبيعة ، يمعني التصور الآلي الدقيق للكون ، صورة متأخرة لا تظهر جلية حقاً إلا عند الانسان الذي ينتسب إلى الحضارات الناضجة . « فالواقع أن الكون المظلم الأول المحيط بالانسانية الأولى مما لا يزال يشهد على وجوده حتى اليوم الشعائر الدينية والأساطير، هـذا الكون العضوى الخالص المليء بالمفاجآت والشياطين والقوى المتحكمة بهواها، نقول ان هذا الكون كُلُّ حي كل الحياة ، لا يمكن إدراكه وكأنه اللغز ، يتماوج تماوجاً عجيباً فلا يمكن حده وحصره . وعبثاً سماه الناس

طبيعة، فانه يختلف عن الطبيعة كما نتصورها نحن كل الاختلاف، لأنه ايس انعكاساً لروح علمية وعقل منطق ». وأقرب صورة نجدها لهذا الكون، تلك التي نراها عند الأطمال وكبار الفنانين. ومن هنا كانت تلك التفرقة التي نراها معاومة في الأدوار المتأخرة للحضارات بين التصور العلمي ( الحديث ). وبين التصور العني ( غير العملي ) للوجود. وبهذا أيضاً نستطيع أن نفسر كيف أن رجل الأعمال والشاعر لا يمكن لأحدها مطلقاً أن يفهم الآخر.

« فالطبيعة ، بمعناها الدقيق ، هي الصورة النادرة ، المقصورة على حكات المدن الكبرى والذين ينتسبون إلى الأدوار المتأخرة من الحضاره الناضجة ، ولعلها أن تكون أيضاً على وشك الشيخوخة أو قد شاخت بالفعل ، فقول إنها هذه الصورة لادراك الوجود ؛ بينها التاريخ هو هذه الصورة الساذجة الغضة ، اللاشعورية أيضا إلى حد كبير ، التي توجد عند جميع الناس ».

والطبيعة منطقها كما أن المتاريخ منطقه. أما منطق الطبيعة فقا ون العلية ، ينها منطق التاريخ هو المصير. وقبل أن نشرح فكرة المصير كما عرضها اشپنجار ، نرى من الحير أن نتحدث فليلا عن تاريخ فكرة المصير على مدى العصور . فنقول إن فكرة المصير على مدى العصور . فنقول إن فكرة المصير فكرة قديمة نجدها واضحة كل الوضوح في الفكر

اليوناني منذ أقدم عصوره . فان الفكر اليوناني القديم قد مجد المصير ورفعه إلى مرتبة فوق مرتبة الآلهة ، لأن الآلهة أنفسهم خاضعون للمصير . ثم لعبت هذه الفكرة من بعد دوراً خطيراً عند الرواقيين الذين حاولوا أن يوحدوا ما بين المصير و بين العقل ، باعتبار المصير العقل الكوني . وجاءت المسيحية من بعد فحاولت أن تحد من سلطان المصير ، لأن المسيحية تمجد بنوع خاص فكرة الحَرية سواء بالنسبة إلى الله أو بالنسبة إلى الفرد. ولهذا قالت، بعكس ما قالت به الروح اليونانية ، إن الله فوق المصير ، أما قوى المصير الموجودة في الكواكب فانها شياطين في أدنى المراتب. فلما تقهقرت الروح المسيحية الخالصة أمام البعث الجديد للروح اليونائية في عصر الهضة ، استعادت فكرة المصير ما كان لها من مكانة من قبل. وارتبطت حينئذ ارتباطًا وثيقًا بالتنجيم ، هذا العلم الذي ازدهر في عصر الهضة ازدهاراً عظماً . فقال فلاسفة عصر النهضة إن حالة الكواكب التي يولد فيها الانسان لاتعين كل دقيقة في حياته تعيين ضرورة آلية ، وأنما هي تحدد الخط الرئيسي الذي عليه تسير حياة الفرد ، بما سيصادفه هذا الفرد من أخطار تهدده من الداخل أو من الخارج وما سيلقاه من عوامل نعمة وسعادة . ولكن لم تكد تنتهى روح عصر النهضة وتبدأ

علوم الطبيعة سيطرتها ، حتى توارت فكرة المصير مرة أخرى أمام فكرة العلية التي سيطرت حينئذ على كل تفكير .

فالضرورة التي تقول بوجودها العلية لم يشعر بها الانسان باعتبارها قوة مسيطرة علية لابد له أن يخضع لها خضوعاً تاماً ، وليس له بازاءها أدبى الحرية ، بل بالعكس شعر علماء الطبيعة بأن هذه الضرورة عيها هي عامل الحرية ، لأنها تعطى الانسان القدرة على السيطرة على الطبيعة نفسها و إخضاعها . و إذا كان بيكون قد قال « بأن إخضاع الطبيعة لا يكون إلا باطاعها » ، فانه لم يقصد بهذا القول اخضاع الانسان للطبيعة ، بل بالعكس بيان السبيل لاخضاعه لها ، فليست إطاعته لها في الواقع غير إطاعة مؤقته ووسيلة لفرض الطاعة عليها من بعد .

فلما جاء القرن التاسع عشر وقامت فيه هذه الجهود الموفقة للحد من طغيان الطبيعة وتوكيد كيان التاريخ بازائها على النحو الذي بيناه من قبل ، كان من الطبيعي حقلاً أن تعود فكرة المصير مرة أخرى من جديد لكي تحتل المكانة الاولى . وذلك لأن تناوب السلطان بين الطبيعة و بين التاريخ هو تناوب طردى للسلطان بين العلية و بين المصير ، ما دامت العلية منطق الطبيعة والمصير منطق التاريخ ، إن صح أن نستخدم كلة « منطق »

فى الكلام عن التاريخ والنحو الذى عليه يسير. والواقع أن استخدام هذه الكلمة فى الحديث عن التاريخ يمكن أن يعدمن نوع التناقض فى الحدود، فلنستبدل بها كلمة « سياق ».

وتظهر العناية بهذه الفكرة في هذا القرن عند شاعرين كبيرين ها شِلرُ وهيلدَرُ لن ، وخصوصاً عند هذا الأخير. فالهما استخدما فكرة المصير من أجل توضيح فكرة محو الشعور بشقاء الضمير. وذلك لأن التوفيق في داخل المصير، أو التحالف مع آلهة المصير كَمَا يَقُولُ شَيْلُر ، محو للمصير وسمو به وقضاء عليه في نفس الآن فكأن فكرة المصير عندها تختلف فيمفهومها عما هوعند اليونان فاليوناني ينظر إلى المصير باعتباره قوة عالية عليه ، خارجة عنه ، تفصل بينها وبينه هوة لا يمكن عبورها. أما شار وهيلدران فقد جعلا هذه القوة قوة باطنة في الانسان نفسه مصدرها التأثير المتبادل بين أفعال الانسان بعضها و بعض. ولهذا فان المصير المحزن عند اليوناني عبارة عن ارتباط خارجي بين خطيئة وبين عقاب يفرضه النظام الآلهي ؛ بينها هو عند هيلدرلن ارتباط على ينشأ عن تبادل في التأثير بين الأفعال الانسانية بعضها في بعض. فاذا ارتكب المرء خطيئة أثر هذا في بقية أفعاله . ومرجع هذا الاختلاف بين فكرة المصير عنداليوناني وبينها عند شلر وهيلدران

تأثر هذه الفكرة عند هذين الأخيرين بفكرة المصير عند المسيحية كما عرضناها منذ حين.

و بفكرة المصير عند هيلدرلن تأثير صديقه هيجل. فقد شغل هيجل بفكرة المصير في الطور الأول من حياته كثيراً ، وهو الطور الذي كان واقعاً فيه تحت تأثير هيلدرلن. وكانت عنايته متحهة في هذا كله إلى التوفيق بين فكرة المصر اليونانية وفكرة المصير المسيحية ، وإن كان يميل أكثر إلى هذه الصورة الثانية لفكرة المصير ، نظراً لتأثره حينئذ بالمسيحية واللاهوت تأثراً عظما . فانه يقول إن المصير ليس شــيئاً خارجاً كالقانون أو كالعقاب ، فإن العقاب لا يمكن أن يمحو ما كان بالفعل، فما كان قد كان ولا سبيل إلى القضاء عليه ؛ بل المصير هو الوجود عينه ، وهو هو مجموع الوجود . إنه شعور الموجود بذاتِه باعتباره خصما لنفسه ، ومع ذلك خصما يمكن الاتفاق و إياه . فالمصير اذن على الصورة الأولى عدو للفرد ، وهو الكون الذي يحاول أن يقف في سبيله ؛ بينها المصير على الصورة الثانية هو وحدة الفرد مع الكون . وهو بهذا يختلف أيضاً عن القانون ، لأرب القانونأمر بواجب قد يتحقق وقد لايتحقق، بينما في المصير لا يوجد ثمة مجال للفصل بين إمكان التحقق والتحقق بالفعل، لأن الأفعال

كلها تكون وحدة واحدة: فالمجرم الذي يعتدى على حياة الآخرين إنما يعتدي على حياته هو نفسه لارتباط أفعاله بعضها ببعض كل الارتباط، ولأن هذا الفعل حياة، وكل أفعال الحياة تكون وحدة مطلقة . « ففعل المجرم ، كما يقول هيجل ، لن يكون حينئذ جزءاً منعزلاً ، فإن الفعل الذي يصدر عن الحياة ، وعن الكل ، هو أيضاً مظهر من مظاهر الكل » . وذلك لأن الحجرم ليس الجريمة الجسمة وانما هو كائن حي ؛ والكون هو الأخر كائن حي ، هو قوة حية عظمي لم يعترضها المجرم لحظة إلالكي يتحد بهـا في اللحظات التالية . فهناك إذن اتحاد بين الفرد وبين الكون ، بين الفرد وبين المصير. ومن هنا نستطيع أن نفهم الصلة الوثيقة بين الحب و بين المصير: فان الفرد يتشوق دائماً إلى الأتحاد بمصيره لأنه حياته ، وهذا التشوق بينهما معناه الحب ، « حب المصير ». بل إنهيجل يذهب إلى أبعد من هذا فيقول: ليس الحب حب المصير فحسب ، وأنما الحب نفسه هو المصير : فالمصير هو الحب ، والحب هو المصير .

وفكرة «حب المصير» هذه هى الفكرة التى نجد لها أعلى صورة عند نيتشه . وعنده أن «حب المصير» هو أن يجعل الانسان قوله « نعم » للوجود كما يريده

هو، شيئاً واحداً ، أي أن توحد ما بين إرادته و بين إرادة الوجود حتى بكون جوهر الاثنين واحداً. فمن هـذا الطريق بمكن للانسان أن يعود الى وجوده التاريخي الحاصر في الوجود الفعلي، و بعودته الى هذا الوجود التاريخي يعود الى الوجود نفسه ، بدلاً من الفرار في وجود كلي عام يؤكده أو الانحصار في وجود فردي لا يريد غير نفسه ولا يعنيه غير أمره . ولكن هذا الموقف الذي يقفه الفرد بأزاء الوجود الكلمي ليس تقبلا خالصاً و إسلاماً لوجه ، و إنما «المصير فكرة تسمو مهذا الذي بدرك بأنه ينتسب إلى هذا المصير » . ويعرف نيتشه « حب المصير » تعريفاً إيجابياً فيقول إنه « توكيد الضرورة » نفسها . ولكن الضرورة هنا ليست بالمعنى الفهوم في علوم الطبيعة ؛ فهي ليست مقولة الصرورة عند كُنْت عمني الضرورة العلية في القانون الطبيعي وفي السير الآلي للظواهر الطبيعية ، فان نيتشه يثور على هــذا النوع من الضرورة وينكر القول به — أليس هو فيلسوف الحياة ؟ — و إنما هذه الضرورة تشمل الاتفاق كما تشمل القانون ، وتجمع بين انعدام الغاية و بين الغائية . وهي الصرورة المقصودة في فكرة «العُوْد الأبدى»: لأنه إذا كان كل شيء بحدث بالصرورة كما يحدث بالفعل، أوليس معنى هذا أنى أنا أيضاً عضو في هذه الضرورة،

وجرء من المصير نفسه ؟ فكأن «حب إلمصير» إذن ايس خضوعاً سلبياً الضرورة معلومة بقدر ما هو « اغتباط بكل نوع من أنواع عدم التعيين والمغامرة والتجريب » باعتبار ذلك كله تعبيراً عن حرية الفعل الايجابي . فاذا ما فهم الإنسان الضرورة بهذا المعنى فعليه « لا أن يحتملها فحسب ، بل ولا بالأحرى أن يتجنبها أو يخفيها — فكل مثالية كذب فاضح في وجه الضروره — ، و إنما أن يحبها » . عليه أن يقول : « أجل ! لا أريد أن أحب شيئاً أخر غير الضرورى ! أجل ! «حب المصير» آخر حب لدى وأعلاه ! » .

وعلى هذا النحونجد فكرة المصير تسترد مكانتهاطول القرن التاسع عشر، حتى إذا ماجاء القرن الحالى وسادت فلسفة الحياة كل نظرة فى الوجود، أصبحت هذه الفكرة من العمد الرئيسية التى تقوم عليها كل فلسفة فى التاريخ. وواضح أننا لا نستطيع هنا أن نتحدث عن هذه الفكرة كما عرضها كل فليسوف ينتسب إلى فلسفة الحياة، ولهذا سنكتفى فقط بعرض هذه الفكرة كما حللها تحليلا عميقاً واحد من كبار المثلين لفلسفة الحياة، ولعله أن يكون أكبر ممثل لهذه الفلسفة فى المانيا الى جانب دلتاى، ونعنى به چورچ زملً. فقد كرس لهذه الفكرة فى كتابه « نظرة ونعنى به چورچ زملً.

فى الحياة » صفحاب على قلتها عميقة كل العمق ، دقيقة كل الدقة ، كعادته دائمًا في كل أبحاثه .

قال زمّل إن العِلّية ليست الموقف الوحيد الممكن أن يقفه الانسان بازاء مشكلة معنى الحياة ، فان الحياة تقتضي موقفاً آخر مختلفاً عن ذلك الموقف تمام الاختلاف ، يعمر عنه بفكرة المصير. وهذه الفكرة تقتضي وجود شيئين اثنين : وجود ذات مستقلة بنفسها عن كل حدث خارجي ، ذات لها معناها وأهميتها الحاصة، ولها ميلها الباطن ومقتضياتها هي عينها . وتقتضي الى جانب هذا وجود أحداث خارجية بينها وبين الذات رابطة من نوع معلوم: فهي إما أن تعترضها وتقف في سبيلها ، واما أن تفسح لها الطريق وتؤكد بعض النواحي فيها ، بل وقد تؤثر في كيانها كله تأثيراً شاملا حاسما ﴿ وَفَكُر ةَ المُصِيرِ تَنْشَأُ فِي اللَّحِظَةِ الَّتِي فِيهَا تَصَطَّدُمُ هَذُهُ الأحداث الحارجية بحياة الذاتك فيصبح لها عن هذا الطريق معنى خاص فى داخل هذه الحياة . وليس المقصود بهذا المعنى أن يكون بالضرورة معنى عقلياً تقتضيه فكرة معينة أو غاية معروفة ، بل ر بماكان هذا المعنى يحمل طابع الهدم وعدم المعقولية والفهم . وخلاصة هذا كله أن المصير عبارة عن سلسلة من الاحداث الموضوعية التي تتوالى تبعاً لقانون العلية ، وهذه السلسلة تتقاطع

وتتداخل مع السلسلة الذاتية لحياة معينة من الباطن ، فتؤثر فيها تأثير هدم أو تأثير بناء ، حتى يصبح لها دائمًا إشارة و إحالة إلى ذات ، وكأن هذا الذي يحدث خارجياً وتبعاً لعلية خاصة له معنى بالنسبة إلى حياتنا. وتلك عناصر ضرورية كلها في فكرة المصير، فاذا لم يوجد أحدها ، لم يكن ثمة حق في الكلام عن المصير: فمثلاً لا يمكن التحدث عن المصير بالنسبة إلى الله وبالنسبة إلى الحيوان . فان الحيوان يعوزه شعوره بحياته وذاته ، وهي التي يمكن أن يجرى تأثير الأحداث الخارجية عليها . أما الله ، فانه لا يوجد بالنسبة اليه أحداث خارجة عنه ضرورية ، نظراً إلى أن الله يضم كل الأحداث في ذاته ، باعتبار أنها تحدث كلها حسب إرادته ، فلا يمكن أن يكون لمجرد حدوثها العرضي معنى بالنسبة اليه . وعلى العكس من ذلك كله نجد الحياة الانسانية ذات وجهين: فهي من ناحية تحت رحمة الأحداث الخارجية ، ومن ناحية أخرى تشعر بذاتها المفردة وكيانها المستقل. وفكرة المصير تجمع بين هاتين الناحيتين ، السلبية والايجابية ، في شيء واحد .

ومن هنا نستطيع أن نفهم لماذا لا يمكن أن يقال عن كل حدث يحدث إنه مصير. فهناك ما لا نهاية له من الأحداث التي لا تمس غير القشور السطحية لحياتنا ، دون أن تنفذ إلى هذا المركز الباطني الذي يكون الذات الحقيقية. فقد تقابل شخصاً في الطريق. فلا يكون لهذه المقابلة في حياتك الحقيقية أدنى أثر، وقد تقابل شخصاً آخر، فيكون هذا التقابل نقطة تحول عظيمة في مجرى حياتك الروحية. فني الحالة الأولى لا يسمى التقابل مصيراً؛ أما في الحالة الثانية فان التقابل ليس مصيراً، لأن هذا حادث يتصل بوحدة حياة الفرد ومعناها.

والفاصل هنا بين ما يعد مصيراً وما لا يعد مصيراً هو في الصلة بين الحادث الخارجي و بين الذات . فقد يكون حادث واحد أو من نوع واحد مصيراً بالنسبة إلى ذات ، وليس بمصير بالنسبة إلى ذات أخرى . و إذا كنانعد بعض الحوادث عادةمصائر فيرجع ذلك إلى وجود عناصر حيوية ثابتة في الناس أجمعين .. ولنضرب لهذا مثلا بهملت . فان حادثاً مثل قتل الأب وزواج الأم بالقاتل حادث يمثل كارثة بالنسبة إلى جميع الناس، ولكن كون هذا الحادث يمثل «مصيراً» بالنسبة إلى مَمْلُت إنما يتوقف على طبيعة هملت نفسه الداخلية وجوهر ذاته. إذ قد لا يحدث لجميع الناس أن يكون هذا الحادث العلة في تغيير مجرى حياتهم تغييراً كلياً، و بالأحرى لايتوقف جوهر حياتهم الباطنة عليه. ولكن طبيعة هملت نفسها وجوهر ذاته هو الذي جعل من هذا الحادث

مصيراً توقفت عليه حياة هملت كلها وما آل اليه مصيره. ومعنى هذا كله أن المصير ليس قوة مطلقة السيطرة كل الاطلاق، يخضع لها الانسان خضوعا تاما، فلا يكون موقفه بازائها غير موقف سلبى خالص، و إنما المصير تحد من سلطانه الذات أو الفرد، أو بعبارة أدق، لابد من تعاون وثيق بين المصير من ناحية والفرد من ناحية أخرى.

وهكذا نشاهد من هذا العرض الذي قمنا به لمعنى فكرة المصير في القرن التاسع عشر وهذا القرن ، أن معنى فكرة المصير ، سواء عند هيجل أو نيتشة أو زمل ، على الرغم من اختلاف الدواعي التي دفعت كل واحد من هؤلاء إلى اتخاذ هذا الموقف، قد تغير عماكان من قبل عند اليونان ، فدخلت في الفكرة روح إيجابية وعاد من الممكن التحالف المتبادل بين المصير و بين الفرد وتأثير كل في الآخر بالتساوي تقريباً ، بعد أن كان موقف الفرد سلبياً كله وكان المصير سلطاناً مطلقاً لا يرحم ولا يعين . ولكنا نلاحظ مع ذلك أننا إذا تأملنا تطور معنى الفكرة من هيجل إلى نيتشه ومن نيتشه إلى زمل وجدنا أن هذا التطور يتجه نحو المعنى الذي كان لها عند اليونان ، أى أننا نجد الجانب الايجابى يقل خطره شـيئاً فشيئًا . والعلة في هذا من غير شك أن الجانب الايجابي إنمــا جاء

بتأثير الروح الأوربية ، أو الروح الفاوستية كما سيسميها اشپنجلر، فان هذه الروح تميل إلى توكيد جانب الفعل على جانب الانفعال أى الجانب الايجابي على الجانب السلبي . فكلما ضعفت هذه الروح بحكم تطورها كلما ضعف نصيب الجانب الايجابي بالنسبة إلى نصيب الجانب السلبي . ومن هنا نستطيع أن نفهم جيداً لماذا نجد الجانب الايجابي في هذه الفكرة قد ضعف كل الضعف عند اشپنجلر ، حتى الايجابي في هذه الفكرة قد ضعف كل الضعف عند اشپنجلر ، حتى كاد المعنى أن يكون قريباً كل القرب من المعنى الذي كان لفكرة المصير عند اليونان .

فقد أكد اشپنجلرالتعارض بين فكرة المصير ومبدأ العلية ، وألح في هذا التوكيد ، وأخذ على السابقين جميعاً إنهم لم يعترفوا بهذا التعارض اعترافاً قوياً واضحاً بكل ما يحتويه هذا التعارض من ضرورة عميقة مجسمة محسوسة كل الحس .

وذلك لأن الحياة عند اشپنجار هي الصورة التي عليها يتم محقق المكن. و إذا كانت الحياة كذلك، فيجب أن تعتبر كأنها كائن موجة غير قابل للنقص في أية لمحة من ملامحه مثقل بالمصير. والشعور بثقل المصير يختلف عند الانسان الفطري منه عند الانسان المنتسب إلى الحضارات العليا: فالأول يشعر به شعوراً غامضاً يعبر عنه بشيء من القشعر يرة ، أما الثاني فيدركه إدرا كا

واضحاًعلىصورة نظرة فيالوجود لايمكن التعبير عنهاحقاً إلابطريق الدين والفن، لا بطريق التصورات المنطقية والبراهين العقلية. وكل لغة من اللغات العليا تشتمل على طائفة من الألفاظ التي يحيط بها هالة من السر العميق: مثل المصير، القدر، الدهر، الاتفاق، البخت ، القسمة . وهذه الألفاظ لا يمكن للتحليل العلمي المنطقي أن ينفذ إلى معناها حقاً ، لأنها ليست تصورات منطقية ، بل رموزا . وفيها يكمن مركزالجاذبية للصورة الكونية التي يسميها اشپنجلز باسم الكون على صورة التاريخ في مقابل الكون على صورة الطبيعة. «لأن فكرة المصير تحتاج في إدراكها إلى التجربة الحية لا إلى التجربة العامية الآلية ، إلى ملكة الوجدان ، لا إلى ملكة الربط والتركيب ، إلى العمق لا إلى العقل. فهناك منطق عضوى حي لكل موجود، منطق غريزي يقيني كالرؤية في الأحلام ؛ كما أن هناك منطقاً آخر يقابله هو منطق اللاعنصري ، منطق الذهن والممتد . أجل هناك منطق للاتجاه يقابل منطق الامتداد » . والفلاسفة المنطقيون من أمثال أرسطو وكنت أنما يستطيعون الكلام عن القضايا والادراك العقلي والانتباه والذاكرة ، ولكنهم عاجزون كل العجز عن أن بدركوا معانى هذه الألفاظ: مثل الأمل والسعادة واليأس والتو بة والتضحية والجلد والاصرار، هذه الألفاظ

التي تعبر وحدها عن معاني الحياة الحقيقية . عبر

من فالعلية هي المعقول والقانون وما يمكن التعبير عنيه ، وهي علامة وجودنا الواعي العقلي كله . أما المصير فاسم لهذا اليقين الباطني الذي يجب على الانسان أن لا يصفه وأن لا يعبر عنه والعلية تفسر بتحليل التصورات ويعبر عنها بلغة الأعداد ، ينها المصير لا يمكن إعطاء فكرة عنه إلا بطريق الفن ، بواسطة صورة أو رواية تمثيلية أو قطعة موسيقية . الأولى تقوم على التحليل أي على المدم ، أما المصير فكله خلق . ومن هنا كانت الصلة بين العلية والموت .

وفكرة المصير إنما يكشف عنها الجزع الكونى للروح وما فيها من رغبة ملحة فى النور والنماء ، وفى تحقيق رسالتها فى الوجود. وهى فكرة موجودة عند كل إنسان ؛ و إنما ينساها فقط الانسان الذى ينتسب إلى الدور المتأخر من الحضارة ، هذا الانسان فاقد الجذر الذى يسكن المدن الكبرى ، بما له من إحساس على وسيطرة لفكره الآلى المنطق على وجدانه الأصيل. وهو ينساها إلى حين تأتى لحظة ، لحظة عميقة هائلة ، فيها تبدو له هذه الفكرة من جديد مضيئة كأشد ما تكون الاضاءة ، قوية هذه الفكرة من جديد مضيئة كأشد ما تكون الاضاءة ، قوية كأعظم ما تكون القوة ، فيفقد الكون فى نظره حينئذ كل معنى

من. معانى العلية . والعلة فى هذا أن الكون فى صورة الطبيعة لا يظهر إلا متأخراً ، ولا يستطيع أن يتمثله فى هذه الصورة غير الانسان الذى ينتسب إلى الحضارات العليا فى أدوارها المتأخرة ، لأنه فى هذا الأدوار وحدها يسود العقل بأحكامه الحاصة .

ولا علية إلا في الطبيعة وبالنسبة اليها، أما التاريخ فمثقل بالمصير وليس له قانون علية . ولهذا فان التنبؤ بمجرى الطبيعة يتم بطريقة حسابية رياضية ، بيما التنبؤ بسياق التاريخ لا يتم إلا بنوع من التوقع للمستقبل بواسطة الوجدان على شكل احساس غامض بما سيكون ، غامض ولكنه قوى .

ولما كانت الصيرورة أساس الثبات ، فان الشعور الباطن اليقيبي بالمصيرالأساس لمعرفة العلل والمعلولات. فالعلية مصير أصابه الثبات ، وفقد طابع العضوية ، وتبلور في صور عقلية منطقية . فالأولية إذن للمصير على العلية ، لأنه شرط وجودها ، وهكذا نرى أن الوجود التاريخي للروح اليونانية هو شرط نشأة مهج ديمقر يطس الآلي ، وأن الوجود التاريخي للروح الفاوستية هو الشرط في وجود مذهب نيوتن الآلي في الطبيعة . ولهذا فان من المكن أن نتصور هاتين الحضارتين خاليتين من كل مذهب طبيعي . ولكنه من المستحيل أن نتصور وجود هذين المذهبين

الطبيعيين دون أن نتصور الوجود التاريخي لهاتين الحضارتين.

والعلية لا تعرف الزمان ، لأن العلية تقول فقط بأنه إذا وجد شيء وجد آخر ، أو إذا وجدت العلة وجد المعلول . ولكنها لاتقول متى توجد العلة ، أى أن العلة تعبر عن علاقة ضرورية قد صرف النظر فى تصورها صرفاً تاماً عن كل زمان ، لأنها خارج الزمان . أما المصير فهو الزمان نفسه : بما له من اتجاه و بما يتصف به من استجالة الاعادة .

وهذا يفضى بنا إلى التحدث عن التفرقة الثالثة الرئيسية بين الزمان والمكان: وهى تفرقة خطيرة رأينا من قبل، خصوصا ونحن نعرض مذهب برجسون، مالها من أهمية عظمى فى فلسفة الحياة، فكان من الطبيعى إذن أن يشغل بها اشپنجلر وأن يوجه الها الكثير من العناية.

وهنا نرى اشپنجار يحمل حملة شعواء على المفكرين الذين تصوروا الزمان تصوراً آلياً يتفق مع نزعتهم الى تصور الكون على صورة الطبيعة لاعلى صورة التاريخ، ويتهمهم فى هذا بعدم فهمهم إطلاقاً لحقيقة الزمان. ويتخذ النموذج الأعلى لهؤلاء المفكرين كنت، لأن كنت عنى عناية كبيرة بالبحث فى الزمان والمسكان باعتبارها، مضافة اليهما العلية، الصورتين اللتين على

اساسهما يدرك العقل الأشياء الحارجية . فيأخذ على كنت أولا انه في نظريته المشهورة في الزمان لايقول كلة واحدة فيها إشارة الى طابع الأتجاه في الزمان. ويتساءل ما هو اذن هذا الزمان الذي ليس له أتجاه ؟ إن كل حي له حياة ، له أتجاه ؛ وله غرائز وارادة وانفعال عميق كل العمق قريب الشبه بالتشوق والحنين، وليس له صلة كائنة ما كانت بالحركة كما يتصورها الفزيائي ؟ الحي لايقبل القسمة كما لايقبل الأعادة فهو يولد مرة واحدة لاعدة مرات ، وليس من سبيل مطلقـــًا إلى تعيين مجراه تعيينًا آليا: وهذه صفات كلها من خصائص المصير، وهي هي عينها صفات الزمان الرئيسية . فاذا كانت الحال كذلك ، فكيف محق كننت وأمثاله إذن أن مخضعوا الزمان يجانب المكان إلى دراسة واحدة في نقد المعرفة ؟

لنبحث نحن فى الزمان بحثاً يتجه أولا إلى نشأة فكرة الزمان فى شعور الانسان . وحينئذ نرى أن كلة « الزمان» لامعنى لها عند الرجل الفطرى. فهو يحيا، دون أن يكون فى حاجة إلى ادراك المان ، لأن كل ادراك انما ينشأ من الشعور بالحاجة الى معارضة شيء بشيء ، ومثل هذا الشعور لا مجال لوجوده عند الفطرى ، لأنه لا يزال يتصور الوجود على أنه تاريخ ، ولم يتصوره بعد

بالمتباره طبيعة . ولكن ليسمعني هذا أن الفطري ليسله زمان ، ا كلا إن له زماناً ولكن ليس لديه شعور بهذا الزمان. أما الشعور بالزمان فلا ينشأ إلا مع التفكير العقلي ، فيظهر هذا الشعور أولا على شكل تمثل وتصور ، و بعد زمان طويل نشعر نحن أنفسنا الزمان بالقدر الذي نشعر فيه بأننا نحيا. فان العقل في الحصارات العليا يتمثل زماناً تحت تأثير تصوره الوجود على صورة المكان والعدد، وهذا التصور للرمان كاف لاشباع حاجته إلى فهم كل شيء وقياسه وتنظيمه بطريقة علية . فهـذا الزمان إذاً خال من الاتجاه ، لأنه على صورة العلية ؛ لا يمثل الحياة ، لأنه علىصورة الطبيعة . وفي هذا التصور للزمان يكشف رجل المدنية ، أو رجل الحضارات العليا، عن رغبته في إخضاع الحياة لنفسه ، بأن يرغمها على الدخول في قالب عقله . « فهو إذن محاولة من أجل إبعاد اللغز الباطن (لغز الحياة)، الذي يثير في نفسه الجزع، بواسطة تصور عقلي ؛ لغز يتضاعف في العقل الناضج الجزع الذي يثيره ، لأن هذا اللغز يعترض سبيله في فرض السيطرة على الوجود . فثمة دائمًا حقد ينطوي عليه الفعل الروحي الذي يحاول به الانسان أن يرغم شيئًا على الدخول تحت طائلة القانون وفي نطاق التصور العددي للوجود » . أو بعبارة أوضح يحاول العقلعند الرجل المنتسب الى

الحصارات العليا أن يقتل الزمان ، هذا الحي ، فلا يجد وسيلة القتله غير حصره في المكان الحالى من الحياة ، السالب للحياة ؟ لأن المكان ، كما رأينا من قبل مراراً ، عدو الحياة .

ومصدر هذا الجزع من الزمان الحقيقي عند الإنسان أرـــــ أخص خصائص الزمان استحالة الاعادة ؛ واستحالة الاعادة تولد فى النفس الجزع ، لأن الحادث الذي حدث مرة ولا يمكن أن يعيده المرء حادث خارج عن ارادته وعلى ارادته ؛ فيبدو حينئذ وكأنه يتحدى الانسان. فاذا قبل المرء هذا التحدى ، فلن يضمن الفوز في هذا النصال بينه و بين الزمان الا اذا خاتل وأخل بشرف النضال. وهذه المحاتلة تتم بأن يحاول افساد طبيعة الزمان وتشويه حقيقته وأشاعة الانحلال فيه ، بأن يصور الزمان وكأن طبيعتهمن جنس طبيعة ما يضاده وهو المكان ، فيتكون عن ذلك تصور هجين للزمان. والهجين دائمًا يفقد مميزات الجنس الأعلى الى حد كبير، ويكون مشاعا بالتالي للامحلال، فيسهل على المرء اذن الانتصار عليه واخضاعه لسيطرته . وهكذا فعل الانسان بالزمان : تصوره على صورة المكان، وسلبه الحياة عن طريق التجريد، وأعلن انتصاره عليه بأن سماه باسمه . فتسمية الشيء باسمه فيها ظفر بهذا الشيء وسيطرة عليه ؛ ولهذا كانت تسمية الأشياء بأسماء

جزءاً جوهريا من أجزاء فنون السحر عند الشعوب الفطرية . فهى تعتقد أنه يكنى المرء أن يسمى القوى الشريرة باسمها لكى يخضعها ويفرض سلطانه عليها . ونحن لانزال نجد هذه النزعة عينها واضحة فى ميل كل فلسفة توكيدية إلى التخلص من كل ما يشعر العقل بعجزه عن السيطرة عليه بواسطة التصورات العقلية والحدود وفى الحالة التى يستحيل فيها عليها ذلك ، بواسطة مجرد إعطائه السمى مثلا شيئاً باسم « المطلق » ، فتشعر حينئذ بأنها مسيطرة عليه .

فكل تصورللزمان قالت به الفلسفة «العلمية» أو علم النفس «العلمى» أو الفزياء تصور لم ينفذ إلى جوهر الزمان ، وانما تعلق بشبحه ، فسلبه حيويته واتجاهه ، وصفة المصير فيه ، وأبدل بهذا كله صورة للزمان كأنه خط ، فأصبح آلياً ، قابلا لأن ينقسم ويقاس ، وأن يعبر عنه تعبيراً رياضياً فيقال لا ز ، ز ، ن ، ز . وعلى هذا النحو فقد الزمان كل حياة وكل مصير ، ولم يعد من الممكن أن يحيا المرء الزمان ، وانما أن يفكر فيه فحسب . وسلبت عنه فكرة التتابع المستمر الحقيق ، حتى ان الفلاسفة الذين فكروا في الزمان على هذا النحو استحال عليهم أن يستفيدوا من لحظتيه في الزمان على هذا النحو استحال عليهم أن يستفيدوا من لحظتيه المكونتين لسره : وهما الماضي والمستقبل ، فلا يظهر لهما أثر في المكونتين لسره : وهما الماضي والمستقبل ، فلا يظهر لهما أثر في

تفسير كنت للزمان. والفزياء قد جعلت الزمان والمكان كميتين من نوع واحد، كما يظهر بوضوح من تحليل الكمية المتجهة ذات الأربعة أبعاد المعبر عنها بالرموز: س، ص، ع، ز، فان هذه الأبعاد الأربعة تظهر في التجويلات أنها متساوية تماماً، ومعنى تساويها أن الزمان والمكان متساويان في النوع تمام المساواة، لأن س، ص، ع ( وهي أبعاد المكان) تتحول إلى ز ( رمز الزمان). فكائن هؤلاء الفلاسفة والفزيائيين لم يفعلوا أكثر من أنهم وضعوا إلى جانب المكان العادي نوعا ثانياً من المكان سموه باسم الزمان.

ومصدر الخلط بين الزمان و بين العدد، أن عملية العد تعتبر هي العدد نفسه: فيؤخذ الفعل على أنه نتيجة الفعل، مع أن الاثنين مختلفان. فإن الفعل حياة، والزمان حياة؛ ففعل العد حياة، والزمان حياة ؛ اذث بين الزمان و بين فعل العدد صلة قوية. وليست الحال كذلك بالنسبة الى العدد نفسه. فإن العدد خارج حقيقة لا صلة لها بالخياة و بالتالى لا صلة لها بالزمان، فالعدد خارج عن الزمان. فليس من سبيل اذن الى القول بوجود تشابه مطلقاً بين الزمان و بين العدد، بين الصيرورة و بين أى فرع من فروع الرياضة. ولهذا فشلت المحاولة العميقة الرائعة التي حاول بها نيوتن الرياضة. ولهذا فشلت المحاولة العميقة الرائعة التي حاول بها نيوتن

أن يحل مشكلة الزمان بواسطة حساب التفاضل متولوقدو لها النجاح لكانت قريبة كل القرب من تفسير جوهر الزمان الحقيق ، لأن المشكلة الميتافيزيقية للجركة قد لعبت فيها دوراً كبيراً ، إلا أنها فشلت ، لأن فايرشمتراسه قد أثبت وجود دالات ثابتة لا يمكن تفاضلها مطلقاً أو على الأقل لا تتفاضل إلا تفاضل جزئياً .

وتتصل بمشكلة الزمان هذه مشكلة الاتفاق. « فان عالم الاتفاق هو عالم الوقائع التى حدثت مرة واحدة ، والتى نحياها فى تشوق أو فى جزع باعتبارها المستقبل ، والتى تسمو بنا أو تضايقنا باعتبارها الحاضر الحى ، والتى نستطيع أن نحياها فى سرور أو حزن ناظرين اليها باعتبارها الماضى . ينها عالم العلل والمعلولات هو عالم المكن دائماً . عالم الحقائق التى لازمان لها والتى يصل الانسان إلى معرفتها بواسطة التمييز والتحليل» . فمن هذا التعريف نستطيع أن نستخلص أن عالم الاتفاق هو عالم الزمان والحياة ، أى أنه عالم التاريخ . و بهذا نرتفع بفكرة الاتفاق أو الصدفة إلى مقام فكرة المصير .

والخلاصة التي نستخلصها من هـذا كله هي أن للوجود صورتين ؛ احداها صـورة الطبيعة والأخرى صـورة التاريخ ؛

الصورة الأولى يسودها منطق العلية ، أما الثانية فيحكم اسياق المصير ؛ والزمان الحقيق هو العنصر الرئيسي في صورة التاريخ ، بينما المكان هو العنصر السائد في صورة الطبيعة . فاذا كانت الصورتان إذن متعارضتين ، و إذا كان لكل صورة جوهرها المضاد كجوهر الصورة الأخرى المستقل عنه تمام الاستقلال ( في جوهره ) ، أوليس معنى هذا كله أن الملكة التي بها تدرك الصورة الأولى غير الملكة التي بها تدرك الصورة الأولى غير الملكة التي بها تدرك الصورة الثانية ، وأن مهج البحث في إحداها يختلف تمام الاختلاف عن مهج البحث في المدرك .

أجل ان لصورة الطبيعة ملكة تدرك بها هى العقل ، كما أن لصورة التاريخ ملكة خاصة هى الوجدان . وذلك لأن معرفة الطبيعة يمكن أن يتم بطريق التسليم ، أما معرفة التاريخ فمعرفة فطرية . بمعنى أن المؤرخ ينظر إلى الناس و إلى الأشياء فينفذ اليها مرة واحدة بنوع من الوجدان لا يمكن تعلمه ، ولا يوجد على صورته العليا إلا عند النادرين . فى الطبيعة يستطيع المرء أن يحلل و يحدد ويقسم و يعين بحسب العلة والمعلول ؛ أما فى التاريخ فالانسان يدرك مباشرة دفعة واحدة وككل . فذاك عمل ، وهذا خلق و إبداع . ولكل من الصورة والقانون ، والمثال والتصور ، والرمز والصيغة

عضو للادراك مختلف كل الاختلاف. فان الرابطة بين كل قسم من هذين القسمين والآخر هي الرابطة بين الحياة و بين الموت ، بين الكون وبين الفساد . والعقل والمذهب المنطقي والتصور تقتل حين تعلم ، لأنها تجعل من المعلوم موضوعاً جامداً يقبل القياس ويسمح بالتقسيم. أما الوجدان فعلى العكس من ذلك يهب الأشياء الحياة أو يضيف اليها حياة إلى حياة ، لأنه يجد الفرد في وحدة حية مشعور بها من الباطن. ومن أجل هذا كله كانت هناك صلة قوية جداً بين الشعر وبين التاريخ ، كما أن ثمة صلة وثيقة بين الحساب و بين المعرفة العلمية للطبيعة . وفي هذا المعنى يقول هيبل: «إن المذاهب المنطقية لا تقام بالحُكم ؛ كما لاتبتكر الآثار الفنية بالحساب أو ، والمعنى واحد ، بالتفكير . وذلك لأن الفنان يدرك صيرورة الأشياء، يدركها في ملامح الأشياء التي يراها ، ويتخذ من الأشياء الجامدة رموزاً لحياة ، فلا تلبث هذه الأشياء الجامدة أن تستحيل أشياء حية بفضل نظرته . « وروح الفنان ، كروح الحضارة سواء بسواء ، هي شيء يريد أن يتحقق، هي كلي كامل تام ، هي ، على حد تعبير الفلسفة القديمة ، كون أصغر . أمَّا الروح العلمية المنطقية المجردة من الاحساس فظاهرة متأخرة ، محدودة الأفق مؤقته ، تنتسب إلى الأدوار الأخيرة

الناضجة جداً فى حضارة من الحضارات . فهى مرتبطة بالمدن حيث تتركز حياة الحضارة شيئاً فشيئاً ، وتظهر بظهورها وتختفى باختفائها » .

شتان إذن بين العالم الذي يعلم بالتجريب، وبين المؤرخ الذي يقرأ الملامح؛ بين من لا يعي غير ما يشاهد حضوره، و بين من يدرك من وراء الحاضر الماضي والمستقبل؛ بين التجربة التي تحكم بالأبد و إلى الأبد، و بين الوجدان الذي يحيل كل حادث إلى آنه ولا يفهم الفعل غير مرتبط بزمانه.

من التناقض الواضح إذن أن يحاول الانسان دراسة التاريخ بمنهج العلم . و إنما للتاريخ منهج قريب كل القرب من الشعرلأن موضوع كليهما واحد وهو الحيى ، ولهذا يقول اشپنجار: « إن الطبيعة يجب أن تدرسها كعالم ، والتاريخ كشاعر » .

هذا المهج الجديد الخاص بالتاريخ هو ما يسميه اشپنجلر باسم « التوسم » لأن المؤرخ يقوم « بتوسم » الملامح وقراءة « السياء » . فيتخذ من ملامح الحوادث رموزاً للروح التي أملتها ، ومن الآثار آيات على حياة تركتها ، ومن المظاهر المختلفة شاهداً على روح واحدة أبرزتها ، ومن الأشياء المتجمدة وسيلة للكشف عن تاريخ متغير . والتوسم أشبه ما يكون بفن تصوير

الشخصيات تصويراً روحياً . فدون كيخوته وفرتر وجوليان سور يل صوركل منها لعصر ، وفاوست صورة لحضارة بأكملها . و بينها البحث العلمى الطبيعى يصور الكون تصوير تقليد ، تجد الصورة الحقيقية بالمعنى الذى لهذه الكلمة عند رنبر أنت ، سياء فيها حياة وفيها تاريخ . وهكذا فليكتب التاريخ : فليس عمل التخصص فى التاريخ من جمع لأخبار ودراسة لتواريخ واحصاءات، غاية ، وانما هو وسيلة فحسب ، وسيلة لادر الكالتاريخ هذا الادراك الحى عن طريق التوسم .

وشعار هذا المهج ، مهج التوسم ، تلك الكلمة الحاصة التي قالها جيته : «كل فان رمز» . أى أن كل ظاهرة رمز وتعبير عن روح ، وكل المظاهر ترد إلى قوة وراءها فاضت بها . فعلى التوسم إذن أن يتخذ المظهر وسيلة لادراك الروح ؛ وأن ينفذ من وراء الظواهر الى الصور ؛ ومن خلال الظواهر الثانوية إلى الظاهرة الأولى . فان في ظواهرالتاريخ تركيباً باطناً فيها . ومهمة المؤدخ استخلاص هذا التركيب .

و يمكن أن تتضح فكرة التوسم أكثر إذا ما تذكرنا هذه التفرقة الرئيسية التى وضعها دلتاى بين « الفهم » وبين « التفسير » حين قال قوله المشهور: « نحن نفسر الطبيعة ،

ولكننا نفهم الانسان » . وفهم الانسان معناه استخلاص روحه من ملامحه . أو التفرقة التي وضعها يَسْبَرُ ز بين الفهم وبين العلية . فأن يبغض الضعيف القوى ، وأن يحسد البائس الغنى ، هذا شيء نستطيع أن نفهمه مباشرة دون حاجة إلى الاحالة إلى قاعدة أو قانون . ولكن أن الزهرى يحدث شللا عاما ، هذا شيء نشاهده باعتبار الواحد يتلو الآخر ، ولكننا لا نستطيع أن نفهمه . فالفهم إذن يدل على الفعل الذي به ننتقل من الدلالة إلى المدلول ، ومن التعبير إلى الوعى الذي عبر عن نفسه ؛ فهو صورة من صور معرفة الغير ، لأن فيه إحالة إلى شيء آخر باستمرار .

فلیتخذ المؤرخ هذا المهج إذن منهجه ، ولیحاول به أن یکشف عن حقیقة التاریخ کله ؛ وأن یسبر غور العاطفة الکونیة التی تجول لا فی روحه هو وحده ، بل فی کل الأرواح التی أبانت عن إمکانیات عظمی عبرت عنها فی صورة الموجود الحقیق الذی هو الحضارات المختلفة . ولیتخذ من کل شیء رمزاً : ف کل عصر وکل شخصیة عظیمة ، وکل آله ، والمدن واللغات والشعوب والفنون ، وکل ما وجد وکل ما سیوجد ، هذا کله رمز لو توسمناه لکشفنا به عن جوهر التاریخ . فهم إذن أیها المؤرخ ، فها أفسح المیدان الذی ستغوص الیه ،

وما أبعد الأفق الذي تلقى بنظرك عليه! ها هي ذي غايتك: « أن تستخلص من نسيج الحوادث الكونية فترة طوالها ألف سنة من الحضارة العضوية تتخذها وحدة ذات شخصية ، وأن تفهمها بكل أحوالها الروحية العميقة وأطوارها » ، فحاول أن تحقق هذه الغاية . ولتكن وسيلتك إلى هذا التحقيق : « أن تتوسم ملامح المصير الكبرى في وجه الحضارة باعتبارها شخصية انسانية من الطراز الأعلى ، كا يتوسم المرء ملامح صورة لرنبرنت أو تمثال لقيصر » .

ولكن هلم أنت يا اشپنجار الآن فتسلح بهذا المنهج حتى تحقق تلك الغاية ، فانك أنت وحدك الذى استطعت أن تسمع هذه الموسيقي القدسية الرائعة التي تتجاوب بها الأفلاك ، والتي انتظرت عبثاً أن يكون لها من قبلك سميع .

## روح الحضارة

« الحضارة هي اللغــة التي بها تعبر الروح عما به تشعر »

## الظاهرة الأولية

« الحضارة هي الظاهرة الأولية للتاريخ العالمي كله ، ما كان منه وما سيكون »

« فيض لا نهائي من الصور اللانهائية التي تظهر ثم تختفي ، وترتفع ثم من جديد تغوص ؛ وخليط هائل فيه ترف الألوان وآلاف الأضواء يبدو فريسة لأشد أبواع الاتفاق والصدفة نراء وسورة — تلك هي الصورة الأولى للتاريخ العالمي كا تتراءى منتشرة على شكل كل واحد أمام أعيننا الباطنة ولكن العين المرهفة النفاذة إلى أعق أعماق الأشياء لا تلبث أن تميز في هذه الفوضي المطلقة صوراً طاهرة ران عليها غشاء ثقيل لا تريد التخلص منه إلا بعناء ، صوراً تفيض من ينبوعها كل صيرورة وكل تطور انساني » .

هذه الصور هي الظواهر الأولية لتاريخ الانسانية .

وفكرة « الظاهرة الأولية » من أعمق الأفكار التي اكتشفها جيته بوجدانه المرهف في سياق « الطبيعة الحية » أو التاريخ. فقد رأى في أبواع النبات المختلفة مظاهر عديدة ورموزاً متنوعة لشيء واحد هو النبتة الأولية ؛ كما رأى في ورقة الشجرة

الصورة الأولية لكل الأعضاء النباتية . ثم اتخذ من هذه الظاهرة التي شاهدها في النبات رمزاً للوجود العضوى الحي كله فقال « إن هذا القانون نفسه ينطبق على جميع الكائنات الحية » في الخطاب الذي بعث به إلى هِ "دُر معلناً اكتشافه الجديد . وهكذا حاول دائمًا أن يصل إلى ادراك الظواهر الأولية في الوجود العضوي أو الطبيعة الحيــة كما كان يسميه ، حتى إذا ما وصل إليها لم يحاول الارتفاع فوقها ، لأن الظاهرة الأولية هي الحد النهائي الذي يجب على الانسان أن يقف لديه ، ما دام الوجدان لا يقدر على النفوذ إلى ماوراءها: « إن الأوج الميسر للانسان بلوغه هو الدهشة ، فاذا ما أوقعته الظاهرة الأولية في الدهشة ، فعليه أن يقتصر على هذا ويقنع ؛ لأن هذه الظاهرة ليس في مقدورها أن ترتفع به الى أعلى ، وليس له هو الآخر الحق في أن يضيف الى هذه الظاهرة شيئاً: فعندها الحد ، وعندها النهاية ». فكأن الظاهرة الأولية اذن هي تلك التي تتمثل فيها أمام أعيننا فكرة الصيرورة صافية خالصة .

وعن جيتة أخذ اشپنجار هذه الفكرة ، فكرة الظاهرة الأولية فطبقها على التاريخ . و إن اشبنجار ليدين لجيته بالكثير من أفكاره ويدين له خصوصاً بالروح العامة لفلسفته . وهو نفسه قد صرح

بهذا فى مقدمة كتابه « انحلال الغرب » ، فقال إنه مدين بالفلسفة التى عرضها فى هذا الكتاب لرجلين : جيته ونيتشه ، ولكنه مدين لجيته أكبر بكثير جداً منه لنيتشه . وعجب كل العجب من أن ينكر الناس أن لجيته فلسفة ، وفلسفة من الطراز الأول ، مع أن جيته فيلسوف ممتاز جداً ، وموقفه بالنسبة إلى كنت مع أن جيته فيلسوف ممتاز جداً ، وموقفه بالنسبة إلى كنت كوقف أفلاطون وجيته يمثلان فلسفة الصيرورة والوجود الحى ، بينها ارسطو وكنت يمثلان فلسفة الثبات والوجود الآلى المتحجر ، الأولان يعتمدان على الوجدان ، أما الآخران فعلى التحليل والعقل .

وكيف لا يكون اشپنجلر مديناً لجيته هذا الدين ، وقد أخذ عنه فكرة الوجود الحي ، في مقابل الوجود الميت ، والكون العضوى في مقابل الكون الآلي ؛ و « الصورة المطبوعة التي تنمو حية وتتطور » في مقابل الصيغة والقانون ؛ كما أخذ عنه طريقة الادراك بالوجدان ، والوصف حسب المقارنة ، والبحث بواسطة منهج التمثيل ؟ وكيف لا يكون مديناً له أكثر وأكثر ، وقد أخذ عنه فكرة الظاهرة الأولية ، وهي التي هدته السبيل إلى تحديد سياق التاريخ والكشف عن صورته الحقيقية ؟

هذه الصورة التي بدت حتى الآن للرجل الأور بى أول مابدت

على شكل «كتلة هائلة لا يحصرها المدى من الكائنات الحية الانسانية ؛ وسيل جارف ينبع من هاوية الماضي السحيق، حيث يفقد شعورنا بالزمان كل قدرة على التنظيم ، وحيث قذف بنا الخيال الجامح - أو الجزع - ، في شيء يشبه السحر ، إلى صورة العصور الجيولوجية الأرضية كي يخفي من ورائها سراً لايمكن النفوذ إليه ؛ وتيار زاخر يضل في بيداء مستقبل مظلم كهذا الاظلام ليس فيه ثمة مجال للزمان ؛ . . وأمواج من الأجيال العديدة راتبة الحركة تهدر صاخبة على السطح الهائل، ونصال ِ براقة تمر منتشرة في الفضاء المحيط، وأضواء خاطفة تتأرجح وترقص من فوقها ، محدثة تشويشاً واضطراباً في المرآة الصافية ، تتحول وتستحيل ، وتبرق ثم تختفي » . ثم حاول أن ينظمها فتصورها منقسمة إلى ثلاثة أقسام سماها: العصور القديمة ، والعصور الحديثة . فاتخذ من حضارته محوراً ثابتاً من حوله يدور التاريخ ، ولم لا وحضارته هي المركز الذي منه ينظر ، والأفق الذي يحد في الواقع مدى بصره ، والشمس المركزية التي منها ينتشر الضوء على كل الوجود! أي أن الذي يتحدث هنا هو الغرور الذي تملك الرجل الأوربي، فلم يردعه شك ولا تواضع، بل اندفع يلوك في عقله هذا الشبح ، شبح « التاريخ العام ». وأي « تاريخ عام» !

هو ذلك التاريخ الذي يوهمنا بأن تاريخاً بعيداً حافلا بالأحداث يمتد إلى عدة آلاف من السنين ، كتاريخ مصر أو الصين ، يركز ويضغط في بضعة حوادث عارضة مشتة ، بينا تاريخ قريب تافه الأحداث لا يكاديمتد إلى عشرات قليلة من السنين كتاريخ عصر نابليون ، ينتفخ و يتضخم كا تتضخم الأشباح فيبدو أحفل من التاريخ الأول بمرات ومرات! و بينا لم نعد نتوهم أن السحابة البعيدة تسير بسرعة أقل من السحابة القريبة وأن القطار يزحف بطيئاً وهو يخترق منطقة بعيدة ، لا زلنا مع ذلك نتخيل بل ونؤمن بأن سرعة التاريخ القديم من هندى و بابلي ومصرى أقل في الواقع من سرعة ماضينا القريب .

أجل، قد يكون من حقنا أن نهتم بأثينا وفيرنتسه و پاريس أجرمن أنهتم بپتاليپوترا و بابل وطيبة ، لأن الأولى تعنينا أكثر ما تعنينا الثانية ، ولكن ليس من حقنا مطلقاً أن نقيم على أساس هذه الأحكام التقويمية صورة للتاريخ العام . و إلا فسيكون من حق المؤرخ الصينى مثلا أن يضع للتاريخ العام صورة قد خلت من الحلات الصليبية وعصر النهضة ، وقيصر وفريدرش الأكبر باعتبارها أحداثاً لا قيمة لها . أو ليس مما يثير السخرية حقاً ، أن تبدو صورة الحضارة المصرية ، التي تكون كلاً عضوياً هائلا ، نحيلة لا تكاد الحضارة المصرية ، التي تكون كلاً عضوياً هائلا ، نحيلة لا تكاد

ترى بجانب صورة قرن كالقرن التاسع عشر في أور با؟

كلا، ياسادة ، نحن هنا فريسة بائسة لواحد من اثنين : وهم خادع ، أو كبرياء آثم. أما الثابي فلا شأن لنا به هنا ، ولكن الأول يعنينا في هذا المقام . فيجب أن نكشف عن هذا الوهم ، وأن نبدده تبديداً تاماً من نفوس الناس ، كما بدد كويرنيك من قبل ذلك الوهم العجيب الذي أحدثه تصوير بطليموس للكون باعتبار الأرضمركزه ومن حولهاتدور الشمس وبقية الكواكب وحينئذ لن يكون للحضارة اليونانية الرومانية أو الحضارة الغربية مكانة تمتاز من مكانة الحضارة الهندية أو البابلية أو الصينية أو المصرية أو العربية أو الكسيكية ، بل لعل هذه الحضارات أن تكون أسمى في أغلب الأحيان ، بما للصورة الكونية التي تبدعها روحها من جلال وعظمة ، من تينكما الحضارتين.

وثمة وهم آخر لا يقل أثره فى تشويه صورة التاريخ عن أثر الوهم السالف، وهو ذلك الذي يخيل الينا أن التاريخ العام يسير على خط أفق ممتد يمثل (إنسانية) واحدة تتقدم باستمرار. وفى تيار هذا الوهم انساق نفر من المفكرين والفلاسفة والمصلحين الذين رأوا فيه تحقيقاً وتاييداً ومعيناً على تصور ما يحلمون به من مثل عليا (ولا تنسى أن ( المثل العلياجبن وخور )) سموها تارة ( سيطرة المعلى المناس العلياجبن وخور ) سموها تارة ( سيطرة المثل العلياجبن وخور )

العقل»، وأخرى « تقدم الانسانية »، وثالثة « سعادة العدد الأكبر»، ورابعة «التطور الاقتصادي»، و «التنوير»، و « حرية الشعوب»، و « السيطرة على الطبيعة » ، و « السلام الدائم » ، إلى آخر هذه الأوهام الصبيانية الزائفة . ولعلهم أن يكونوا قد اخترعوا هذا الوهم اختراعا من أجل أن يكون أداة لتحقيق مثلهم العليا المزعومة . و إلا فما بالهم يسلمون معنا بأن الوجود كائن عضوى معين في زمانه وصورته ومدة حياته وكل مظهر من مظاهر هذه الحياة بواسطة صفات النوع الذي ينتسب إليه : فلا يشكن واحد منهم في أن شجرة من البلوط بلغت من العمر ألف سنة يمكن أن تبدأ اليوم نفس النمو الذي بدأت به يوم أن نبتت، ولا ينتظرن أحدهم من اليرقة التي يراها يوماً بعد يوم أن تستمر في نفس هذا النمو المحتمل طوال عدة سنوات . هنا لا يستطيع واحد منهم أن يقول بشيء من هذا. بل كلهم يوقنون تمام اليقين أنه لا بديمن وجود حد عنده يقف النمو ، وهذا الحد يتوقف على الصورة الباطنة للنبات أو الحيوان. ولكنهم لايفعلون هذا فما يتصل بصورة أخرى من صور الحياة ، وهي الانسان بل يندفعون هنا وراء تفاؤل ساذج أهوج لاتؤيده تجربة التاريخ فيتصورون للانسانية سيراً مستمراً نحو غاية معلومة ، لا لأنهم اقتنعوا بذلك عن طريق البرهان العلمي، ولكن لأنهم يتمنون ذلك، وكنى بالأمنية من دليل؟ ولكى يجدوا مسوغا لهذا الزعم اخترعوا كلة «الانسانية»، وكأن «الانسانية» شيء حقيق موجود حي له كيان في الحارج!

كلا! أيها المتفائلون الموهومون ، ليس « للانسانية » كما ليس لفصيلة الفراش أو البازلاء أى غاية أو فكرة أو تصميم ، فهى إما أن تدل على نوع حيوانى ، واما أن لا تدل على شيء إطلاقا . وفي هذا يقول جيته : « الانسانية ؟ ولكن هذه كلة مجردة . فلم يوجد مطلقاً في يوم من الأيام إلا الناس . ولن يوجد مطلقاً غير الناس » .

«ألا فلتبددوا هذا الوهم من ميدان المسائل الشكلية في التاريخ . وحينئذ ترون أمامكم فيضاً زاخراً من الصور الموجودة بالفعل. هاهنا توجد ثروة وعمق وشعور عضوى هائل ، ثروة وعمق وشعور ظلت جميعها مستورة حتى اليوم وراء كلمة جوفاء ، وصورة متحجرة ، ومثل عليا شخصية .

أما أنا فأرى مكان هذه الصورة الجرداء للتاريخ العام على شكل خط مستمر ، وهى صورة لا يستطيع الاحتفاظ بها غير من أغلق عينيه دون بحر الوقائع الهائل ، أقول إنى أرى مكان

هده الصورة مسرحاً لعدد كبير من الحضارات العظمي تنمو بقوة كونية في بطن بيئة بمثابة الأم لها ، بها ترتبط كل واحدة منها طوال مدة وجودها؛ وتطبع كل منها صورتها الحاصة بها على مادتها ، وهي الانسانية ؛ ولكل منها فكرتها ، وعواطفها ، وحياتها ، وارادتها ، وشعورها ، وموتها الخاص بها . وللحضارات والشعوب واللغات والحقائق والآلهة والبيئات نمو وشيخوخة ، كما أن البلوط والصنوبر والأزهار والأغصان والأوراق نمواً وشيخوخة، ولكن ليس ثمة « إنسانية » تشيخ . ولكل حضارة إمكانيات تنبت وتنضج وتذبل وتفني إلى غير عودة . وهناك كثير من فنون التجسيم ، وفنون الرسم ، والرياضيات ، والطبيعيات ، تختلف يعضها عن بعض تمام الاختلاف من حيث طبيعتها الباطنة وجوهرها! ولكل منها حياتها المحدودة ، وكل منها مقفلة على نفسها ، كما أن لكل نوع من أنواع النبات أزهاره وأثماره الحاصة ببه ، وله أسلوبه الخاص في النمو والذبول. وهذه الحضارات ، هذه الكائنات ألحية إلى أعلى درجة ، تنمو في نبل من عدم الشعور بالغاية ، كأزهار الحقول » .

فالتاریخ إذن مکون تن کائنات عضویة حیة هی الحضارات؛ روکل حضارة منها تشابه الکائن العضوی تمام التشابه ؛ فتاریخ

كل حضارة كتاريخ الانسان أو الحيوان أو الشجرة سواء بسواء ؟ والتاريخ إلعام هو ترجمة حياة هذه الحضارات . فاذا كان سياق الحياة واحداً بين الأفراد التي تدخل تحت نوع واحد ، فللحضارات جميعاً سياق واحد تسير عليه . فاذا استطعنا أن نعينه بالنسبة إلى واحدة استطعنا أن نعينه بالنسبة إلى بقية الحضارات ، وصار من الميسر لنا حينئذ أن نعرف الأدوار التي ستمر بها أية حضارة سيقدر لها في المستقبل أن توجد ، كا يكون من الميسر أيضاً أن نتنباً عما سيجرى الحضارة الموجودة الآرف على الأرض ، وهي الحضارة المؤور بية الأمريكية .

فلنبدأ الآن بتعيين سياق الحضارات؛ لنبين «كيف تنبثق فأة ، وتمتد في خطوط رائعة ، وتنصقل ، وأخيراً تختفي فتغوص مرآة الموجة من جديد في الوحدة والنوم » .

« تولد الحضارة فى اللحظة التى فيها تستيقظ روح كبيرة ، وتنفصل من الحالة الروحية الأولية للطفولة الانسانية الأبدية ، كما تنفصل الصورة عما ليس له صورة ، وكما ينبثق الحد والفناء من اللامحدود والبقاء . وهى تنمو فى تر بة ييئة يمكن تحديدها تمام التحديد ، تظل مرتبطة بها ارتباط النبتة بالأرض التى تنمو فيها . وتموت الحضارة حيما تكون الروح قد حققت جميع مابها من

إمكانيات على هيئة شعوب ولغات ومذاهب دينية وفنون ودول وعلوم ، ومن ثم تعود إلى الحالة الروحية الأولية » . فكأن الحضارة إذن روح زاخرة بالامكانيات والقوى الخصبة المتوثبة للتحقيق ، تأتى إلى الوجود الحي في بيئة خارجية معينة تشيع فيها قوى عديدة في حالة فوضى مطلقة ولا شعورٍ مظلمِ التجأت اليه هي وما تنطوى عليه من حقد وكراهية ، فتبدأ بتوكيد صورتها ضد هذا الحليط واللاشعور ، فارضة عليهما صورتها . وتاريخ حياتها هو تاریخ هذا النضال الشاق العنیف بینها و مین هذه القوی : فحياتها كحياة الفنان الذي يناضل المادة والعوامل التي تقف في سبيل تحقيق الفكرة الحاضرة في نفسه . إنها تولد حاملة في نفسها صورة وجودها، ولكنها تجد خليطاً من القوى الحارجية لايتلاءم وتحقيق الصورة أو يعارض في هذا التحقيق . فلا بد لها إذاً ، إن كانت تريد تحقيق الصورة وفرض السلطان ، وتنفيذ إرادة القوة لديها ، أن تنظم هذا الخليط حتى يكون على صورتها ، وأن تحطم أو تدفع القوى التي تعترض سبيلها وتقف في تيارها. فكأن الحضارة كما يقول اشپنجار على صلة رمزية عميقة تكاد أن تكون صوفية بالمكان الذى فيه وبواسطته تريد أن تحقق كِيانها . وعلى هذا النحو تستمر الروح في نضالها ، خالقة في أثناء

هذا النضال ، وكأداة لتحقيق الظفر والانتصار ، طائفة من الصور والأوضاع قد طبعتها بطابعها الحاص. وطالما كانت تنظوى في باطها على قوى خالقة ، استمرت في هذا الحلق ، وظلت تخوض هذا النضال. أما إذا فقدت قواها الحالقة ، إما باختنافها تحت تأثير روح أخرى أقوى منها وأخصب ، و إما لأنها بلغت غايتها وحققت صورتها النهائية ولم يعد في استطاعتها أن تعلو على الحد الذي اليه علت ، بأن حققت في الخارج كل ما تحتوى عليه من إمكانيات باطنة ، ينضب دمها وتتحطم قواها، و يتحجر كيانها-قتصبح « مدنية » بعد أن كانت « حضارة » . ولكن هذا ليس معناه فناءها نهائيــا ، بل لازالت قادرة على البقاء قروناً أُخرى ، كما تبقى الشجرة التي استنفد عصارتها الزمان سنوات طوالاً لا تزال تمد فيها أغصانها التي أصبحت فريسة للسوس.

ولما كانت الحضارة كالكائن العضوى الحى فانها تمر بنفس الأدوار التى يمر بها هذا الكائن الحى إبان تطوره. فلكل حضارة طفولتها وشبابها ونضجها وشيخوختها ؛أو إن شئت فمثل أدوار الحضارة بأدوار السنة ، وقل حينئذ إن لكل حضارة ربيعها وصيفها وخريفها وشتاءها .

ولكلدور من هذه الأدوار من الخصائص ما للفصول السنوية

التي تقابلها من خصائص ، أو ما لأدوار حياة الانسان المناظرة لها من خصائص ومميزات . فحضارة كالحضارة الغربية (أو الأوربية الأمر يكية ) تبدو لأول مرة على الأضواء الخافتة الأولى في فجر العصر الروماني القوطي حوالي سنة ٩٠٠، تبدو طفلة لم تشعر بعد بقواها فتقدمت إلى النور في خوف واستحياء ؛ ولكن كانت تشع من نظراتها تعبيرات عن قوى كامنة زاخرة في باطنها مؤذنة بنمو فذ سريع . فسرعان ما اهتزت تربة بيئتها ، وهي تشمل إقلها يمتد من پروڤانس الترو بادور حتى كاتدرائية الأسقف برنفرد في هلدسهيم، فزكت وترعرعت، وبدت الخضرة والنماء في كل مكان وهكذا رفت روح الربيع على هذه البيئة ، فأشاعت فيها قشعر يرة الخلق والحياة المليئة . وأصبح كل شيء يؤذن بميلاد روح جديدة روح استيقظ حينئذ شعورها ، في شيء من الغموض والقلق والاستحياء والجزع ، فبدأت « تنازل كل العناصر الشيطانية المظلمة التي فيها وفي الطبيعة الخارجية ، وكأنها تنازل خطيئة ،كي تسعى قليلا قليلا وفي نضوج مستمر إلى التعبير الواضح المضيء عن وجود استطاعت أخيراً أن تظفر به وأن تدركه » . وكلما نمت واقترب شيئًا فشيئًا من صيفها ، كلما تحددت ملامحها ، واستقرت اللغة التي تعبر بها عن نفسها ، وتمايز الطابع الحاص بها في الأوضاع

التي تخلقها ، وأصبحت كل لمحة من لمحاتها مختارة ، دقيقة ، فهما خفة وفيها وضوح ، كما تراه واصحاً في الآثار الفنية التي تعبر عن هذه الفترة من تطور الحضارة: مثل رأس أمينمهعت الثالث ( في التمثال المنسوب إلى المكسوس بتانيس ) في الحضارة المصرية وكاتدرائية أياصوفيا في الحضارة العربية ، ولوحات تتسيانو في الحضارة الغربية ؛ ثم بشكل أكثر نضوجاً ودقة في تمـاثيل قينوس بكنيدوس في الحضارة اليونانية ، ولوحات ڤاتو وموسيقي موتسارت في الحضارة الغربية . فاذا ما وصلت الحضارة إلى قمة تطورها وحققت كل ما فها من إمكانيات ، واستنفدت قواها الحالقة، بدأت شيخوختها وانتقلت من حالة الحضارة بمعناها الدقيق إلى حالة المدنية: فينطفيء النور الذي كان متوهجًا بها من قبل شيئًا فشيئًا ، ولا ترسل إلا شعاعًا فيه من القوة الحقيقية أقل مما يدل عليه المظهر ، يحاول أن يخلق أثراً عظما - كما هي الحال في النزعة الكلاسيكية في أواخر القرن الثامن عشر بأوربا ؛ وتشعر الروح حينئذ بالحنين ، في شيء من الحزن ، إلى طفولتها الأولى — كما هو واضح في النزعة الرومانتيكية . وأخيراً ، و بعد أن أصبحت منهوكة القوى ، خالية من العصارة ، قد نضب منها دم الحياة ، تفقد الحضارة الرغبة في الوجود ، فتطمح — كما هي الحال في أيام

الرومان بالنسبة إلى الحضارة القديمة ( اليونانية الرومانية ) — إلى النور الباهر الذي غمرها منذ ميلادها حتى ذلك الحين إلى حيث تجد ملاذاً لها في الظلمة التي تكتنف حياة الأرواح الأولية وفى بطنأمها الأولى التيفيها نشأت، في القبر. فهي روح أوشكت على الفناء ، فلا تحن إلا لما هو تعبير عن الموت والفناء: إلى الظلال الحزينة الشاحبة ، و إلى الليل المظلم المشرف على الهاوية ، و إلى الأحلام التي تمليها الكهوف المعتمة الفاترة ، فتستهويها حينئذ نزعة دينية صوفية غامضة شابها شيء من الجزع العقيم والقشعريرة الجوفاء، كما كانت حال روح الحضارة القديمة في أواخر أيامها حينها أستهوتها ديانات مترا وايزيس والشمس، فاندفعت تنشد السلوى والراحة في ظلالها الزرقاء ، وتشعر بالنشوة تغمرها من فيض ألحانها الحافتة خفوت الموت .

ولكل حضارة أسلوبها المتهايز عن أسلوب غيرها تمام التمايز، أسلوب تستطيع أن تتلمسه في كل مظهر من مظاهرها فتجده واضحاً فيه كل الوضوح: من فن ودين وعلم وسياسة وتركيب اجتماعي. في الفن مثلا تجد أسلوب كل حضارة ظاهراً في تفضيل بعض أنواع الفن على البعض الآخر (كالنحت وتلوين الجدران عند اليونان، وتوازن الألحان والرسم بالزيت في الحضارة الجدران عند اليونان، وتوازن الألحان والرسم بالزيت في الحضارة

الغربية)، وفي إبعاد بعض أنواع الفن إبعاداً تاماً (مثل فنون التجسيم في الحضارة الغربية ). وكذلك الحال في بقية مظاهر الروح. بل تختلف الشخصيات العظيمة المتناظرة في الحضارات المختلفة ، فلا تستطيع إلا أن تجد ارتباطاً وثيقاً بين الشخصيات التي تنتسب إلى حضارة واحدة واختلافاً كبيراً بينهـا و بين من يماثلها من الشخصيات المنتسبة إلى حضارة أخرى . فلو قارنت مثلا جيته ورفائيل بمن يماثلها من الشخصيات العظيمة في الحصارة القديمة ، سرعان ما تجد أن هيرقليطس وسوفوكليس وأفلاطون والقبياديس وهوراس وتيبريوس تكون أسرة واحدة متابزة كل التمايزعن الأسرة التي يكونها رفائيل وجيته ونابليون و بسمر ك. كذلك تختلف المدن في الحضارة القديمة عنها في الحضارة الغربية أو العربية بتخطيطها ، وهيئة طرقاتها ، ولغة عماراتها وأبنيتها الهامة والحاصة ، وطابع ميادينها وقصورها وواجهاتها ، بل و بضوضائها وحركة المرور فيها ، وروح لياليها ، وجو منتدياتها .

فمدينة غرناطة ظلت مدة طويلة بعد الفتح الاسباني محتفظة بروحها الغربية المتمثلة في القاهرة و بغداد ، ولكن مدريد في أيام فيليب الثاني (أي في نفس العصر) كانت تمتاز بكل الملامح التي للمدن الحديثة في الحضارة الغربية كلندرة و پاريس . و إذا

قارنت تخطيط روما القديمة أو أثينا القديمة بتخطيط روما الحديثة أو پاريس، لوجدت روح الحضارة القديمة ظاهرة فى ضيق الطريق المقدس والميدان الرومانى فى روما القديمة ، وفقدان المنظور والتقابل الانسجامى فى أجزاء الأكرو پول فى أثينا القديمة ، كما تجد روح الحضارة الغربية ماثلة فى الميل إلى المنظورات المستقيمة وتصفيف الشوارع فى طرقات الشانزليزيه ابتداء من اللوڤر فى پاريس أو الشوارع فى طرقات القديس بطرس بروما الحديثة .

وإذا كانت كل ورقة أو زهرة تمثل في الأطوار التي تمريها في حياتها نفس الأطوار التي تمربها الشجرة الضخمة ، نظراً إلى أن كل واحدة من هؤلاء إنما تحقق صورة النبات الكامنة فيها ، فإن الحال على هـذا النحو تماماً بالنسبة إلى الحضارة . فكل عبقرى ينتسب إلى حضارة من الحضارات يمثل في مجرى حياته مجرى حياة هذه الحضارة تمام التمثيل، فيمر في تطوره الروحي بنفس الأطوار التي تمربها حضارته في تطورها الروحي. فالرجل الذي ينتسب إلى الحضارة الغربية يحيا من جديد في إبان طفولته ، في أحلامه وألعابه ، عصرُه القوطي ، وكالدرائياته ، وقصوره الاقطاعية بما يجرى على مسرحها من أساطير الأبطال ، كما يشعر بنفس النزعة التي مليء بها رجال الحملات الصليبية ونفس الهموم

الروحية التي عاناها يرسيفال وهو في غضارة الشباب. ونضرب لهذا مثلا بجيته: فأنه حين وضع الصورة الأولى لمأساة فاوسـت، كان يشـــعر شعور پرسيفال ؛ وحينا انتهى من كتابة الجزء الأول منها ، كانت روحه روح كه ليت ، ولم يصبح ابناً من أبناء القرن التاسع عشر بنزعته العقلية العالمية إلا في الجزء الثاني من فاوست . وفي هذا الجزء كما في أو يرا يرسيفال لقُجْ نر نستطيع أن نتبين ما ستؤول اليه روح الحضارة الغربية في القرون التالية. والخلاصة التي تستخلص من هذا كله هي أن « لكل حضارة ، ولكل دور من أدوار شبابها ونموها وانحلالها ، ولكل مظهر أو فترة ضرورية لها ضرورة باطنة جوهرية ، مدةً معينة ، واحدة بالنسبة إلى جميع الحضارات ، تعود دائمًا بقوة كقوة الرمز » ؛ وأن الظواهر التى تكشف عنهــا الحضارة الواحدة تناظر تمامأ الظواهر التي تكشف عنها بقية الحضارات؛ وإن من الممكن بالتالي أن نعين في كل الحضارات « تعاصّر » أدوارها ومظاهرها بعضها لبعض ، أي تقابل ألوان التعبير ، من حيث الزمان الذي يوجد فيه مظهر هذا التعبير، ومن حيث أتجاه هذا التعبير، في الحضارات بعضها بالنسبة إلى بعض ، وفكرة « التعاصر » هذه من الأفكار الرئيسية في فلسفة الحضارة فلنحللها بعض التحليل.

يميز علماء الحياة بين شيئين: التماثل والتوافق. أما التماثل فهو التساوي في الوظائف ، بينما التوافق هو التساوي في هيئة الأعضاء ومنشأها . ففي الحيوانات الفقرية كلها ابتداء من الانسان حتى الأسماك نجد أن كل جزء من أجزاء الجمجمة في أحد أنواعها يناظر جزءاً آخر تمام المناظرة في جمجمة النوع الآخر ؛ وأن الزعانف الصدرية في السمك ، والأقدام ، والأجنحة ، والأيدى في الحيوانات الفقرية الأرضية أعضاء متوافقة ؛ وأن الرئة في الحيوانات الأرضية والمثانة الهوائية في الأسماك متوافقة ، بينما الرئة والحياشيم من حيث الوظائف التي تؤديها - مماثلة ، فاذا طبقنا هذه التفرقة في دراسة التاريخ ، استطعنا أن نظفر بمهج على أعظم غاية من الأهمية في البحث التاريخي .

أما مهج الماثلة أو التماثل فهج استخدمه المؤرخون منذ زمن بعيد: فلا يكاد أحدهم يبحث في نابليون حتى يلقي نظرة على الاسكندر أو قيصر ؛ بل إن هؤلاء العظاء أنفسهم كانوا يشعرون عما بينهم و بين بعض الشخصيات التاريخية العظيمة من تماثل ، فكان نابليون يشعر بما بينه و بين شارلمان من شبه قريب ، وكان شارل الثاني عشر ملك السويد يشبه نفسه بالاسكندر . وهكذا شعر المؤرخون بما بين بعض الظواهر و بعض الآخر في عصور

مختلفة من تماثل كببر أو تماثل شبه تام. فقارنوا فيرنتسه بأثينا ، و بوذا بالمسيح، والمسيحية الأولى بالاشتراكية الحديثة ، والمالية الرومانية أيام قيصر بالمالية في الولايات المتحدة اليوم . ولكن هذه المقارنات كلها كانت مقارنات تافهة تحكمية في كثير من الأحيان، أقرب ما تكون إلى المقارنات الشعرية منها إلى المقارنات الصادرة من شعور عميق بأن التاريخ له سياق يجرى عليه فيه تتكرر دأمًا طائفة من الصور والأوضاع والمواقف. ولم تصبح منهجاً في البحث التاريخي، ولم يكن من المكن أن تصبح كذلك ، طالما لم يشعر المؤرخون بما هنالك من ضرورة عضوية في تركيب التاريخ. أما اذا سلمنا بأن التاريخ يخضع لضرورة عضوية حية ، وسلمنا بما قلناه حتى الآن عن الحضارة وتطورها ونسبة الحضارات بعضها إلى بعض ، أدركنا في الحال مالهذا المهج من خطر كبير في البحث التاريخي، واستطعنا أن نتبين الآفاق الواسعة التي سيفتحها أمامنا تطبيقه ، والنتائج البعيدة الأثر لو أننا نظمناه ووضعنا له القواعد والشروط.

و اشد من هذا المهج خطراً المهج الشانى ، منهج التوافق ولنضرب مثلا للظواهر المتوافقة بين الحضارات المختلفة بفنون التجسيم عند اليونان والموسيقي الآلية في الحضارة الغربية ، أو

بأهرام الأسرة الرابعة والكاتدرائيات القوطية ؛أو بالبوذية الهندية والرواقية الرومانية ؛ أو بعصر پركليس وعصر الأمويين . ولكي نفهم الفارق بين التوافق والتماثل نضرب مثلا للتوافق بالحركة الديونيزوسية وحركة النهضة الأوربية ؛ ومثالًا للتماثل بالحركة الديونيزوسية وحركة الاصلاح الديني في أو ربا . فثمة توافق في الحالة الأولى لأن كلتا الحركتين متساوية في هيئتها وتركيها، واحدة في الأصل الذي نشأت عنه . بينما التساوي في الحالة الثانية لايتجاوز التشابه في الوظيفة بين كلتا الحركتين: الدونبزوسية والاصلاح الديني . ومعنى هذا أن التوافق أعمق من التماثل وأدق وأقرب في التشابه . وجيته هو أول مر ن أدرك فكرة التوافق ، إذ استخدمها في دراساته الحيوانية فأفضت به إلى اكتشاف العظمة التي بين عظمتي الفك الأعلى في الانسان، وهو اكتشاف كان له أخطر الأثر في تقدم البحث في علم الحياة فها بعد . وجاء من بعد جيته أوون فوضع لها صيغتها العلمية الدقيقة.

وفى أثرها أتى اشپنجار فأدخل هـذه الفكرة فى المهج التاريخى وصاغها صياغة دقيقة فى فكرة حديثة على البحث التاريخى كل الجدة ، وهى فكرة « التعاصر » . قال اشپنجار:

« إنني أنعت حادثين تاريخيين بأنهما « متعاصران » اذا كانا ، كل في حضارته الخاصة ، يظهران الدقة في أحوال واحدة — نسبياً — ويكون لهما بالتالي معنى مُناظر تماما » . فاذا كان قد ثبت أن تطور الرياضيات في الحضارة القديمة وتطورها في الحضارة الغربية متفق تمام الاتفاق، فان من المكن إذن أن نقول إن فيثاغورس و ديكارت ، وأفلاطون ولا پلاس ، وأرشميــدس وجَوس ، كل منهما متعاصر مع الآخر . وعلى هذا النحو أيضاً نستطيع أن نقول إن ظاهرة الاصلاح الديني وتطهير العقيدة ، وظاهرة الانتقال إلى دور المدنية ، تظهر في جميع الحضارات المعاصرة . ففي الحضارة القديمة كان الوقت الذي انتقلت فيه الحضارة الىدور المدنية هوعصر فيليب المقدوني وابنه الاسكندر في الحضارة الغربية كان هذا الوقت عصر الثورة ونابليون . كما نستطيع أن نقول إن الاسكندرية و بغداد ووشنطن متعاصرة في تأسيسها . ومعنى هذا كله أن موضــع الظاهرة في حضارة من الحضارات هو بعينه موضع الظاهرة المناظرة لها في الحضارة الأخرى فالمثل الأخير معناه أن الاسكندرية قد أسست في دور من أدوار الحضارة القديمة يقابل تماما ، من حيث مركزه بالنسبة إلى بقية أدوار الحضارة التي هُو فيها ، الدور الذي فيه أسست مدينة بغداد في الحضارة العربية ، ومدينة واشنطن في الحضارة الغربية .

وعن طريق هذا النهج الجديد برهن اشپنجار على أن كل الظواهر والصور الدينية والفنية والعلمية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية متعاصرة بين جميع الحضارات في نشأتها وتطورها وفنائها ؛ وأن التركيب الباطني لأي حضارة هوهو عينه التركيب الباطني لكل الحضارات بل ولاتوجد ظاهرة واحدة ذات قيمة عميقة في الصورة التاريخية الحضارة ما دون أن يوجد ما يناظرها تماما في غيرها من الحجارات .

وله ذا نتيجتان على أعظم جانب من الأهمية: الأولى أنه سيصبح في وسعنا أن نتجاوز حدود الحاضر وأن نتنبأ تنبؤاً دقيقاً يقينياً بما ستكون عليه حال الأدوار التي لم تمر بها الحضارة الغربية بعد ، من حيث صورتها الباطنة وعرها ، وسياق تطورها ، ومعناها ، ونتائجها ، كما يستطيع الكياوي أن يحدد سابقاً بالدقة ما سيحدث لمركب من المركبات لو أجريت عليه كذا وكذا من العمليات ، أو كما يعرف الفزيائي ماسيجري للأجسام ابتداء من نقطة معلومة . والنتيجة الثانية ، وليست بأقل خطراً من الأولى ، هي أنه سيكون في مقدورنا أن نكون من جديد عصورا بأ كملها قد مضت منذ أمد بعيد ولم نعد نعلم عنها شيئاً ، بل وأن نعرف قد مضت منذ أمد بعيد ولم نعد نعلم عنها شيئاً ، بل وأن نعرف

أحوال حضارات بأكلها هوت في الماضي السحيق، كما في استطاعة علماء الحفريات أن يحددوا تماما شكل الهيكل العظمي كله ابتداء من جزء من الجمجمة فحسب، وتعيين النوع الذي ينتسب إليه هذا الحيوان الذي لم يبق لدينا منه غير حفريات ضئيلة كل الضآلة . وسيكون في مقدورنا كذلك أن نستخلص من عناصر التعبير في الفن في حضارة من الحضارات أو دور من أدوارها الصورة السياسية لهذا الدور أو تلك الحضارة ، ومن الصور الرياضية طابع الصور الاقتصادية المناظمرة لهـا . وهكذا نستطيع أن نكتشف حالة المجهول من حالة ماهو معلوم في عصره. هذاهو المهج الجديد الذي اكتشفه اشينجلر ، والذي أقام على أساسه مذهباً شامخاً في التاريخ أي في الوجود كله ، فقدم لنا نظرة في الوجود جديدة كل الجدة ، عميقة كل العمق ، قال عها إنها آخر فلسفة في الوجود تظهر في الحضارة الغربية ، لأن هذا هو ما يقتضيه سياق الحضارات.

فان الفلسفة التنظيمية قد انتهت بانتهاء القرن الثامن عشر، إذ جاء كُنْت فوضع لامكانياتها النهائية صيغة هائلة ، نهائية بالنسبة إلى الحضارة الغربية . وكان لا مناص من أن يتبع هذه الفلسفة فلسفة أخرى تمثل انتقال الحضارة إلى دور المدنية ، وتكون

مناظرة للفلسفة التي أتت بعد أفلاطون وأرسطو في الحضارة اليونانية ، فلسفة تعبر عن روح المدينة العالمية الخاصة ، وتكون متميزة بالطابع العملي ، اللاديني ، الأخلاق ، الاجتماعي. فجاءت هذه الفلسفة أولا على يد شو پنهور الذي جعل من إرادة الحياة محور نظرته فىالوجود ، وجعل الغاية للانسان من الناحية الأخلاقية القضاء على هذه الارادة . فانكار إرادة الحياة هو الآمر المطلق الذي يجب على كل اتباعه ، وأتى قُجِنْر فأنكر إرادة الحياة ، على النحو الذي فعله شو پنهور ، في أويرا « ترستان وايزولد » ؛ ثم أكدها على طريقة دارون في أوبرا « زيجفريد » . وتلاه نيتشه فمجد إرادة الحياة في روعة وجلال في « زرادشت » . وأصبحت الأساس لفرض من الفروض الشامخة في علم الحيوان عند داروِن المتأثر بملتس، وفرض من الفروض الاقتصلدية الخطيرة على يد ماركس المتأثر بهيجل: وهما فرضان كانا بعيدى الأثرجدا في نظرة الرجل الأوربي من سكان المدن الكبرى. وتتابعت على أساسها سلسلةمن النظرات الحزينة المتشائمة ابتداء من رواية « چوديت » لهيبل ورواية « الخاتمة » لابسن ، فكانت النهاية لهذا التيار الأخلاق .

وحينئذ لم يتبق غير إمكانية واحدة ، إمكانية تناظر فلسفة

الشكاك في الحضارة القديمة: وهي الأمكانية التي يدعو إليها ذلك المهج التاريخي الذي عرضناه . فستكون هذه الفلسفة الأخيرة إذن مطبوعة بطابع الشك ، ولكنه شك يختلف عن الشك القديم كما تختلف روح الحضارة الغربية عن روح الحضارة القديمة . فان هذه الروح الأخيرة ، كما سنرى بعد حين عند الحديث عن خصائص الروح القديمة أو الروح الأپلونية ، كما يسميها اشپنجلر ، روح غير تاريخية ، بمعنى أنها لا تعرف من الزمان غير الحاصر ، وتنكر الاستمرار الزماني وبالتالي الاستمرار التاريخي ؛ فلم يكن من الممكن إذن أن يكون شكها شكا تار يخياً؛ وإنما كانت تشك بأن تقول « لا » فحسب ، فكانت تنكر المعتقدات التوكيدية . أما الروح الغربية فروح تاريخية ، ولهذا فان « الشــك الغربي يجب أن يكون تار يخياً في كل أجزائه ، إذا كان يريد حقاً أن يكون حاصلا على ضرورة باطنة ، وأن يكون رمزاً لروحنا ونحن على أبواب القبر » ؛ فيصبح كل شيء في نظره نسبياً لا مطلقاً ، تاريخياً لا طبيعياً ، ضرورياً في زمانه ومكانه لا في كل زمان ومكان . منهجه أن يتوسم ، وشعاره أن كل شيء يتغير ويصير، وغايته تحديد السياق الذي يسير عليه التاريخ. يفهم ولا يتجاوز الفهم إلى التقويم ، لأن الضرورة التاريخية الباطنة هي التي تعمل عملها فى كل مكان ، فلا اختيار ولا تفضيل ، بل خضوع لما يأتى به المصير ، واعتراف بضرورة هذا الخضوع . كل شىء رمز وكل شىء تعبير ، فلا حقيقة للثبات ، ولا وجود لشىء بالذات .

هذه الفلسفة الجديدة إذن هي الفلسفة الوحيدة التي قدر للحضارة الغربية أن تكون لها بعد ، وهي تعبر عن النظرة الوحيدة التي بقيت للرجل الغربي في الوجود، تعبر عن الشعور الكوني الذي يجده في نفسه وحده في الدور الأخير من أدوار حضارته ، شعور استطاع اشپنجار وحده أن يصل إلى التعبير عنه في صيغته العلسفية ، فكان الممثل الأكبر للفلسفة في هذا الدور . وكان ذلك بعد أن بدأ بدراسة بعض الأحداث السياسية المعاصرة في سنة ١٩١١ وما عسى أن تكون النتأمج التي يمكن التنبؤ بها ابتداء من هذه الأحداث؛ وإذا به يجد أن هذه الدراسة غير ميسرة إلا إذا قامت على أساس وثائق عديدة جدا خاصة لا بهذا العصر وحده ، بل بجميع العصور ؟ ورأى من المستحيل عليه أن يقتصر على عصر معين وما يتلوه من أحداث قلائل . ثم اكتشف أن مسألة سياسية ما لا يمكن أن تدرك بنفسها في داخل ميدان السياسة وحدها ، بل لا بد من أن تفهم أيضاً بواسطة البحث والمقارنة في بقية الميادين: منفن وفلسفه وعلم واقتصاد ودين. وعلى هذا النحو

رأى المسائل تتعدد وتتسع ، والمشاكل تتعقد وتشتبك ، والتيارات المتباينة تتجه كلما نحو وحدة واحدة منها صدرت واليها تعود . وحينئذ رأى أن جزءا من التاريخ ، مهما تكن ضآلته ، لا يمكن أن يصبح واضحاً إلا إذا اتضح التاريخ كله ؛ والتاريخ كله معناه الوجود العضوى الحى ، فكأن البحث فى التاريخ لا يقوم إلا على أساس فلسفة فى الوجود . استمع إليه يتحدث عن نشأة هذه الفلسفة لديه :

« حينئذ رأيت فيضاً زاخراً من الروابط التي شعر بها بعض المؤرخين شعوراً واضحاً بعض الوضوح حيناً ، غامضاً في معظم الأحيان، دون أن يصلوا إلى فهمها اطلاقاً، روابط بين صور فنون التجسيم والفنون العسكرية أو الادارية ؛ ورأيت تشابهاً عميقاً بين الأشكال السياسية والرياضية في الحضارة الواحدة ، بين النظرات الدينية والصناعية ، بين الرياضيات والموسيقي وفنون التجسيم ، بين صور الاقتصاد وصور المعرفة ، وتبينت في وضوح الارتباط الروحي العميق بين أحدث النظريات الفزيائية الكماوية ، والتصورات الاسطورية الخاصة بالأجداد عند الچرمان ؛ والاتفاق التام بين أسلوب المأساة ، والآلية الديناميكية، وتداول النقود في هذا العصر ؛ والتشابه التام ، الذي قد يبدو في

البدء غريباً ولكنه لا يلبث أن يبدو جلياً ، بين المنظور في التصوير بالزيت، والطباعة، ونظام الائتمان، والأسلحة النارية، والمُوسيق ذات الألحان المتوازنة من ناحية ، ومن ناحية اخرى بين التمثال العارى ، والمدينة القديمة ، والنقد اليوناني ، باعتبارها ألواناً من التعبير عن روح واحدة بالذات؛ ورأيت وراء هذا كله، في فيض من النور ، أن هذه المجموعات القوية من المتشابهات في هيئتها ، والتي تمثل كل واحدة منها تمثيلا رمزياً في الصورة العامة للتاريخ العام نوعاً إنسانياً خاصا، أقول رأيت أن هذه المجموعات تكوِّن بناءً متناسب الأجزاء كل التناسب، وهذه النظرة المنظورية هي حدها التي تستطيع أن تكشف عن سياق التاريخ وأسلو به الخاص . ولو أن هذه النظرة بدورها عرض وتعبير عن عصر بالذات وممكنة ، و بالتالي ضرورية ، اليوم واليوم فحسب، و بالنسبة إلى الروح الباطنة للرجل الغــربى وحدها ، إلا أنه لا يمكن أن تقارن إلا مقارنة بعيدة ببعض النظرات في الرياضيات الحديثة جداً في باب مجاميع التحويل » .

وعن طريق هذه النظرة استطاع اشپنجلر أن يرى العصر الحاضر على ضوء جديد كل الجدة . فلم يعديرى فى الحرب العالمية حادثاً استثنائياً غريباً قد ولدته ظروف عارضة طارئة كنزعات

السيطرة والسيادة عند بعض الأمم أو رغبة بعض الأفراد في فرض سلطانه و إشباع نزعة القوة فى نفسـه، أو الأحوال الاقتصادية واتجاهاتها. وإنما رأى فيها نوعاً من تحول التاريخ له مكانه المعين من قبل ، القدر وجوده في هذه اللحظة من لحظات تطور الحضارة الغربية ، وكان في استطاعة المرء المرهف النظرة العميق الوجدان التاريخي أن يتنبأ بحدوثه في الوقت الذي فيه حدث ، وعلى النحو الذي عليه تقريباً حدث . ثم عكف على أحوال أوربا في أوائل القرن العشرين فتوسم في ملامحها أزمة أبحلال الحضارة الغربية القريب: من مشاكل جمالية قامت حول الصورة والمادة ، والخط والمكان ، وما هو هندسي وما هو تصويري وفكرة الأسلوب، ومعنى النزعة التأثرية وموسيقي ڤجنر؛ ومن انحلال في الفن ، وشك مترايدفي قيمة العلم ؛ ثم المشاكل العويصة التي أثارها انتصار المدينة العالمية على الريف: مثل هبوط النسل، وهجرة الأرض الزراعية ، والمركز الاجتماعي لطبقة الأجراء التي في اضطراب وغليان ؛ وكذلك الأزمات العنيفة التي أصابت النزعة المادية ، والاشتراكية ، والنظم النيابية ، وموقف الفرد بازاء الدولة ؛ ومشكاة المِلكية وما يترتب عليها من مشكلة الزواج ؛ ثم في ميدان العلوم الروحية الأعمال الضخمة التي قام بها علم النفس

الاجهاعي في بحثه في الأساطير والعقائد؛ ونشأة الفن والدين والفكر مما لم يعد يدرس دراسة نظرية ، و إنما بطريقة تاريخية شكلية . كل هذه أعراض حالة خطيرة تعانيها الحضارة الأوربية ، وهي أعراض بارزة واضحة يكاد المرء أن يلمسها بيديه . انتبه إليها بعض المفكرين وعلى رأسهم نيتشه ( راجع كتابنا عنه فى الفصل الموسوم باسم « أعراض انحلال » ) فحللها تحليلا دقيقاً ، وأزاح الستار عن المشاكل التي تدل عليها . ولكنه لم يستطع ، نظراً إلى نزعته الرومانتيكية الخيالية ، أن يواجه الحقيقة الواقعة القاسية كما هي ، وأن يخرج منها بالحل التام الوحيد الذي يفسر وجودها ويبين ضرورة هذا الوجود. وماكان لنيتشه أن يصل إلى اكتشاف هذا الحل ، ولما تأذن الضرروة التاريخية الباطنة بعد ان يوجد. وإنماكان لابد من مرور جيل تال على نيتشه يقوم فيه مفكر فيجد هذا الحل ويصوغه صياغة علمية دقيقة ، ومر هذا الجيل وكان هذا المفكر اشينجار.

هذا الحل فلسفة فى التاريخ العام، أو فلسفة عامة فى الوجود على صورة التاريخ، أودعه اشپنجلر فى كتاب واحد ضخم سماه « انحلال الغرب » ، لأن الغاية الأصلية منه بيان انحلال الحضارة الأوربية الغربية على النحو الذى يوجد عليه هذا الانحلال

منتشراً على سطح المعمورة ، وإن كانت هذه الغاية المحدودة قد أطلت على أفق واسع جداً ، هو أفق الوجود العضوى الحي كله ، فغمرته فى فيض رائع من النور .

\_\_\_\_

## دوائر الحضارة

« ليس فى استطاعة شىء أن يخفف من هول العزلة الروحية العميقة التى تفصل بين وجود رجلين نوعهما مختلف »

أنا وأنت — أى هوة تفصل بين هذين الوجودين! كلانا عالم أصغر مستقل بوجوده ، منحاز فى داخل كيانه ، محصور فى دائرة ذاته . قد أغلق من دون كلينا الباب فليس ثمة من سبيل إلى الاتصال . إذا سمعت فانما أسمع صوتى ، وإذا تحدثت كان الحديث حواراً بين النفس وبينى ، وإذا رأيت لم أر الأشياء إلا منعكسة على نفسى أو منكسرة حسب زاوية انكسارى ، وحيثما تلمست لم تقع اليد على غير ذاتى .

هذا هو الوجود الحقيقى ، سواء فى نظر فلسفة الوجود أو فى نظر فلسفة الحياة .

فعند فلسفة الوجود، التي بشربها كيثر كِجُورُد وأقام بنيانها النهائي هَيْدِجَر، أن الوجود الحقيقي هو وجود الذات، وأن الذات هي الذات الفردية، وأن كل ذات في عزلة تامة عن غيرها من الذوات، فاذا خرجت الذات عن عزلتها، كان في ذلك

« سقوطها » . فكل جماعة باطل وشر ؛ والمجموع والأغلبية دليل على البطلان والتزييف. ولهذا فان الموجود الحقيق يظل في داخل ذاته ، وحيداً هو ومسئوليته الهائلة ، « صامتاً كالقبر ، هادئا كالموت » على حد تعبير كيركجورد . الصمت حقيقته : لأن الصمت ، صمت الحياة الروحية الباطنة ، بكارة وطهارة. ولذا تراه ينشده و بمجده فيقول كما قال كيركجورد: « هنا ينمو الصمت كما تنيف ظلال ما بعد الظهيرة . . أية نشوة يبعثها في نفسي هذا الصمت الذي يزداد لحظة بعد أخرى! » . أما « الناس » وما « يقول الناس » فهما أكبر شريهدد الانسان الحقيقي. لأن « الناس » تُفقد الانسان الشعور بالمسئولية ، إذ يفني في هذا الخليط ، فلا يقوم بعمل إلا مع « الناس » ، ولا يفعل إلا حسب ما يفعل « الناس » . فيصبح مرد كل شيء إلى « الناس » ، ويكون هذا الكائن العجيب تنينا هائلاً أو إلها ؛ عنه تصدر القيم وفى سبيله يضحي بالوجود الفردى ؛ فهو الآمر الناهي ؛ ومبعث الترغيب والترهيب. إذا فكرت فكرت بالناس ؛ ولا وجود لي إلا بالناس وفي الناس ؛ أي أن وجودي هو وجود غيري . وليس لى « أنا » من وجود حقيقي . ولهذا فلا مسئولية على ؛ بل كل مسئولية تقع على « الناس » ، أو تقع على التاريخ العام . والعلة

في هذا « السقوط » الرغبة في التخلص من « هُمَّ الوجود » ، ومن « هم الزمان » . فان الوجود الحقيقي له مظهران : الوجود والزمان . والشعور بأحدها أو ىالآخر لا يتحقق إلا بالاهتمام . فاذا أُضيف إلى الاهتمام عنصر وجداني عاطفي كان اسمه «الهم». ولا بد من إضافة هذا العنصر؛ لأن إدراك الوجود الحقيقي لا يكون ر بالعقل كما رأينا من قبل مرارا ، بل يكون بالوجدان . فلكي يتحقق الادراك عن طريق الاهتمام ، لابد أن يكون الاهتمام ملوناً بألوان من العاطفة ، أي لا بد للإهتمام أن يستحيل ها . فكأن الذي يشعر بالوجود الحقيقي ، هذا الذي يحيا حياة الذات لاحياة الغير، هذا الذي عزم على احتمال كل مسئولية واتحاد كل قرار إنما يشعر بالهم في مظهريه الوجوديين: هم الوجود وهم الزمان. أما الذي لا يقوى على الشعور بهذا الهم المزدوج ، فليس له من سبيل إلى الخلاص منهما بغير شيئين: « الناس » ، و « التاريخ العام ». فبالأول يتخلص من هم الوجود ، وبالثـاني يفر من هم الزمان . والفرار من هم الزمان يتخذ عدة مظاهر ترجع كلها فى النهاية إلى الفكرة القائلة بأن التاريخ يكوِّن وحدة ، وأن لحظاته المتتابعة تفتح نوافذهابعضها على بعض ، وأن الأولى تؤثر في التالية والتالية فَمَا تَلْيَهَاوَهَكُذَا بِاسْتَمْرَارَ ، فَيُتُوهُمُ الفَرِدُ نَفْسُهُ لَحْظَةً فِي هَذُهُ اللَّحَظَات

هى نتيجة اللحظة السابقة أو اللحظات السابقة كلها، فلامسئولية إذن عليه ولديه. وسواء قال ان هذا التاريخ العام سلسلة متتابعة تتابعاً أفقياً لا وحدة له إلا وحدة التتابع، أو قال كما قال هيجل والهيجليون إن التاريخ العام معرض تعرض فيه الروح المطلقة نفسها على مدى تطورها وسيرها نحو تحقيق كالها المطلق، فهو فى هذا كله إنما يحاول الفرار من ذاته.

إنما الوجود الحقيقي هو وجود الفرد . « وكل فرد ، كما يقول كيركجورد ، هو بذاته عالم ، له قدس أقداسه الذي لا يمكن أن تنفذ إليه يد أجنبية » . والرمان ليس تتابعاً متداخلا يعبر كله عن روح مطلقة واحدة . وإنما الزمان تعبير عن جملة أرواح تتوالى الواحدة وراء الأخرى في الوجود أو توجد معاً .

وفلسفة الحياة ترى الكائن العضوى وحدة مستقلة. فإن الطبيعة نفسها ، كما يقول برجسون ، قد جعلت من الكائن الحى وحدة منعزلة مقفلة على نفسها ، وكونته من أجزاء لامتجانسة يكمل بعضها بعضاً ، وأصبح يقوم بعدة وظائف تتضمن الواحدة منها الأخرى والخلاصة أنه فرد مستقل بكيانه ، مقفل على نفسه .

وهو يمتاز إلى جانب الفردية بالحلق المستمر، فلا يستطيع الكائن الحي أن يمر بحالة واحدة مرتين، مهما كانت الظروف

واحدة . لأن هذه الظروف تؤثر فيه في لحظة أخرى غير اللحظة الأولى التي أثرت ميه في أثنائها لأول مرة . بل ونستطيع أن أن نذهب إلى أبعد من هذا ُفنقول إن الفرد في خلق مستمر غير متوقع ؛ ولكن هذا الحلق المستمر لايستمر إلى غير نهاية بالنسبة إلى الفرد. بل لابد للفرد أن يصل إلى النضج أي إلى القمة العليا التي لايستطيع بعدها إلا الانحدار، أي الشيخوخة. فمهما أجلنا النظر في سلم الكائنات الحية من أكثرها تفاضلا إلى أقلها تفاضلا ، أي من الانسان ذي الخلايا العديدة حتى الحيوانات الهدبيةذات الحلية الواحدة ، لوجدناهذه العملية، عملية الشيخوخة، متحققة باستمرار . ومعنى هذا أن دورة التطور في الكائن الحي دورة مقفلة . هي دائرة تقفل على نفسها بعد مدة من الزمان، ولا ارتباط بينها وبين الدائرة الأخرى التي توجد بجوارها أو التي وجدت بعدها أو قبلها . فليس هنـاك إذن تأثير متبادل بالمعنى الحقيقي، أي أن يأخذ الكائن الحي شيئًا أجنبيًا عنه فيدخله في كيانه كما هو. بل لابدله، إذا كان يريد أن يأخذ شيئًا من الخارج ، أن يحيله إلى طبيعته هو ، بأن يتمثله ثم يهضمه . ومعنى هذا بصر يحالعبارة أنه يخلقه من جديد . لأن طبيعة كل كائن حي تختلف عن طبيعة الكائن الحي الآخركل الاختلاف.

والآن ، فاذا كانت الحضارات كائنات عضوية ، فانها تمتاز إذن بهذه الصفات التي عتاز بها كل كأنن عضوى حي . فلكل حضارة كيانها المستقل المنعزل تمام العزلة عن كيان غيرها من الحضارات، ولا سبيل إلى اتصال حضارة بحضارة أخرى مادامت كل حضارة ، باعتبارها كائناً عضوياً ووجوداً حقيقياً ، تَكُوِّن وحدة مقفلة على نفسها . وما يشاهد من تشابه فى الموضوع بين حضارة وحضارة ، أو من تشابه في أسلوب التعبير عن حضارتين مختلفتین ، إنما هو وهم فحسب ، فهو تشابه فی الظاهر ولا يتعدى إلى الجوهر. لأن كل حضارة تعبير عن روح. والروح تختلف بين الحضارة والحضارة الأخرى تمام الاختلاف : في جوهرها وأسلومها وممكنات وجودها .

فاذا اشتركت العناصر الخارجية المؤثرة في حضارتين ، تقبلت كل منهما هذه العناصر على نحو مباين كل المباينة للنحو الذي عليه تتقبل الحضارة الأخرى هذه العناصر ؛ لأن كلا منهما لا تستطيع أن تهضم هذه العناصر إلا إذا أحالتها إلى طبيعتها ، فاذا تباينت الطبائع تباين الطابع الذي به تطبع كل روح مظاهرها . ولهذا لا توجد الحقيقة إلا بالنسبة إلى كل حضارة ؛ فما هو حقيقته بالنسبة إلى حضارة ، قد لا يكون حقيقة بالنسبة إلى

حضارة أخرى . ماذا أقول ! إن ما هو حقيقة بالنسبة إلى حضارة هو قطعاً غير حقيقة بالنسبة إلى غيرها من الحضارات .

ونستطيع أن نوضح هذا ببيان لفكرة الحقيقة كما هي عند كيركجورد . يقول كيركجورد : « إن الشعور أو الوعي يخلق ما هو حق ابتداء من ذاته » ، أي أنه لا شيء بحق إلا بالنسبة إلى الذات؛ ويقول مرة أخرى: « لا وجود للحقيقة بالنسبة إلى الفرد إلا باعتبار أنه الذي انتجها بفعل من عنده ». وذلك لأنه لماكان الوجود الحقيق هو وجود الذات ، فكل معرفة حقيقية إذن هي معرفة تتعلق بالذات ، وما عداها فلغو ولا معنى له ، إن لم نقل لا وجود له . ولهـذا فان المعرفة التي تتجه إلى الموضوع معرفة غير حقيقية ، لأن المعرفة الموضوعية موت الموجود الحقيقي، ونعني به وجود الذات. إن الوجود في الموضوع وجود في حال من التشتت والانصراف مخيفة ، أي أنه ليس بوجود في الواقع . والفرد الذي يحيا حقاً ، أي يحيا في صيرورة ، لا يدرك الحقيقة إلا مرتبطة بزمان، ولا يدركها باعتبارها معرفة منطقية تنظيمية . ثم إن الحقيقة تعبير عن رابطة ، رابطة بين العالم الأصغر و بين العالم الأكبر ، رابطة بين الانسان و بين الوجود الحي. فمعيارها اذن في هذه الرابطة ، من حيث أمها رابطة صحيحة

أو رابطة مزيفة ؛ فاذا كانت الرابطة حقيقية تعبر عن الذات، كان هناك حقيقة ؛ و إلا فالرابطة ليست حقيقة . بل يذهب كيركجورد إلى أبعد من هذا فيقول : « إذا كانت حال الرابطة على حق ، فالفرد على حق ، حتى ولو كانت هذه الرابطة رابطة بينه و بين خطأ » . فالمهم في هذا كله إذن هو هذه الرابطة ، في النحو والحقيقة توجد إذن في الطريقة التي بها تؤكد الرابطة ، في النحو الذي عليه يحياها الفرد ، وفي الصلة الذاتية التي يوجد فيها الفرد بازاء هذه الرابطة .

كذلك الحال بالنسبة إلى كل حضارة . لا حقيقة غير حقيقة الرابطة بين روح الحضارة و بين العالم الأكبر ؛ فاذا اختلفت الأرواح ، اختلفت الروابط ؛ و باختلاف الروابط تختلف الحقائق . وظاهر من هذا كله أن كل انتقال خطأ . لأن الحقيقة ، أو ما يسمونها كذلك ، إذا انتقلت ، فانتقالها غير مباشر ، وانتقالها معناه استحالتها وتغيرها ، لأنها لا يمكن أن تنتقل كما هي ، بل لابد أن تجرى عليها عملية معقدة طويلة من التحويل ثم التمثيل ثم المضم . ولهذا فلكي تظل الحقيقة حقيقة ، يجب أن تنسب إلى مصدرها ، أو بالأحرى يجب أن تظل سجينة في بيئتها التي فيها نشأت وغنها صدرت ، أو على حد تعبير كير كجورد يجب أن تلتزم نشأت وغنها صدرت ، أو على حد تعبير كير كجورد يجب أن تلتزم

الصمت ، لأن كل كلام ، أى كل إيصال للحقيقة إلى الآخرين ، فيه « سقوط » لها ، وبالتالى لروح الحضارة التي أنتجتها .

فلنقض إذن على كل الأفكار الباطلة التي روّجها هؤلاء المؤرخون المخدوعون فشوهوا بها التاريخ أشنع تشويه ؟ ثم ساقوا الناس في هذا الضلال فأوقعوهم في كثير من الأباطيل ، لأنهم جعلوهم يضعون كثيراً من القيم الزائفة على أساس هذه الصورة التي صوروها للتاريخ . هذه الأفكار هي : التأثير والاستمرار والوحدة التاريخية .

لقد قال هؤلاء المؤرخون إن بين الحضارات روابط، بينها روابط العلل بالمعلولات. فكل شيء نتيجة ، ولا شيء بجديد. وكما وجدوا عنصراً شكلياً على سطح حضارة قديمة مرة أخرى فى حضارة جديدة ، صاحوا قائلين: إن هذا « تأثير » . فراحوا ينشدون «التأثير » في كل مكان ، وخيل إليهم أن مهمة المؤرخ أن يميط اللثام عن « التأثير » ، فاذا ما تم له هذا ، فلينم مل جفونه ، فقد أدى واجبه خير أداء!

كانت الفكرة السائدة فى تفكير هؤلاء المؤرخين هى فكرة « التقاليد » . فقالوا إن التقاليد هى أعظم القوى أثراً فى تطور التاريخ ، وكان النموذج الذى يقلدونه فى هذا فكرة التقاليد أو

السنّة في الدين. عإن الدين يبدأ «بكتاب» قد أوحى به إلى واحد من الناس في عصر من العصور ، فيصبح هذا الكتاب من بعد قوة تاريخية هائلة تؤثر في كل العصور التالية عند الذين يتبعون هذا الدين ، لأنه المصدر والمرجع في كل فعل أو تقويم . وكل من « يتأثر » بهذا الكتاب ، يصير عضواً في الملة أو الأمة ؛ و بدون « تأثر » لايصح اعتباره تابعاً من أتباع هذا الدين .

تأثر المؤرخون هذا النموذج الديني أول ما تأثروه في عصر النزعة الانسانية؛ فأحلوا تراث الأوائل محل «الكتاب». وحينئذ عد «متقفاً» فقط من شارك في هذا التراث ، أما الذي لم يشارك فيه فهو متبرير غيرمهذب . و إذا كان رجال الدين يعتبرون تاريخ الدين. حسب تأثر الناس « بالكتاب » ، فكذلك أصبح التاريخ العام في نظر هؤلاء المؤرخين هو تاريخ انتشار تراث الأوائل (أي اليونان والرومان ) حتى الهند ( فن جندارا ، و بوذا في صورة. أَيْلُو ﴾ والصين ( المسرح الصيني ) وَكَأْنَ هَذَا البَّرَاثُ مُوجَةً هَائَلَةً. اكتسحت العالم جميعه في زمانه ومكانه ، أو وباء انتشر انتشاراً ذريعاً فأصاب كل شيء . وعلى هذا النحو تصور أصحاب هذه. النزعة التاريخ مكوناً من طائفة من الصور أو الأوضاع الروحية. تولد في مكان ثم لا تلبث أن تنتقل منه إلى مكان آخر ، وهكذا

على مدى التاريخ ، فهي إذن في سياحة مستمرة . وكان عليهم أن يفترضوا لهذه الصور والأوضاع قدرة خاصة على البقاء بفضلها تستطيع أن ترحل وتتنقل ؛ وقوة إيحاء تستطيع بواسطها أن تشيع الحياة في البذور الميتة التي تجدها لدى الشعوب والبلاد التي تمربها ؛ ومقدرة على المقاومة وفرض السلطان تسمح لهـ بأن تفرض نفسها على القوة البدائية الخالقة الموجودة في الحضارات التي تنتقل إليها ، وأن تحطم كل مقاومة قد تعترضها في هــذا السبيل. وكان من العوامل المساعدة على انتشار هذه النظرة إلى التاريخ تاريخ الفن . لأن الفنانين يتأثرون دأمًا نماذج قديمة ، وتبعاً لاختلاف الحضارات أو الشعوب التي تنتسب إليها هذه النماذج ينقسم الفنانون؛ فهذا يتأثر الفن اليوناني ، وذاك يتأثر الفن المصرى ، وهكذا . فكان من السهل إذن أن ينخدع مؤرخ الفن بهذه التأثرات المزعومة ، ولم لا ينخدع أو يقول بما يقول. والفنانون أنفسهم يعترفون بهذا التأثر ، بل هم فوق هــذاكله يفتخرون به ويقومهم الناس ويقومون أنفسهم على أساسه!

إلا أن هذه النظرة لم تكن في الواقع فلسفة أفي التاريخ ، لأنه كان يعوزها الأسس الميتافيزيقية التي تستطيع أن تقوم عليها . فلما أشرقت شمس القرن التاسع عشر على مذهب ميتافيزيق في

الوحود قد بلغ القمة في التفكير الفلسني ، ولما أن تبين أصحابه أو البعض منهم أن هذا المذهب يصلح أن يكون أساساً لفلسفة في التاريخ ، سرعان ما أخذت هذه النظرة قوة جديدة هائلة أثرت فيها تأثيراً كان من شأنه أن بدلها وغير وجهها تمام التغيير، و إن كانت الروح الأصلية التي أملتها لازالت تحيا فيها قوية صريحة . وهذه الروح هي الاستمرار في التــار يخ وتأثّر لحظاته الواحدة بالأخرى . أما الأساس الميتافيزيقي لهذه النظرة الجديدة فهو فكرة الروح المطلقة، خصوصاً كما وضعصيغتها هيجل. وتتلخص في أن هناك ذاتا تظل هي هي نفسها أثناء تطورها وعرضها نفسها على مدى الزمان . فالوجود هو الوجود ؛ والكون كله وحدة مطلقة ؛ والقوة الحالقة واحدة في كل الكون ؛ والجوهر ، الذي يظهر على صورة التعدد والكثرة ، واحد . إلا أن هذه الوحدة ليست وحدة ساكنة ، بل في خركة . والروح هي الحركة الكلية أو هي الوحدة العليا ذات الأوجه المتعددة . لأن هذه الروح تحوى في ذاتها مبدأ حركتها ، فني استطاعتها إذن أن تضع وأن تخترق وتتجاوز وتمر بكلخطوات حركتها . وهي في حركتها على شكل الصورة تصير « لذاتها » ماكانته من قبل « في ذاتها » ، أي ما كانت عليه بالقوة لا بالفعل. وسياق هذه الحركة على النحو

التالى : وضع ، نني ، تركيب. فهي تعرض أولا جزءا من مضمونها ولكنها تشعر بأن هذا الجزء جزء، بينما هي كل ؛ فتنفي هذا الذي عرضته ؛ ولما كانت في حركة مستمرة إيجابية فانها لاتستطيع أن تقف عند هذا النفي، بل لابد لها أن تتجاوز النفي إلى الايجاب، ولكنه إيجاب من نوع جديد مخالف للايجاب الأول، هو تركيب من الايجاب والنغي . ولكن هذا التركيب الجديد قاصر أيضاً عن التعبير الكلي عن الروح ، فلابد من نفيه من جديد ، ثم لابد من العلو على هذا النفي الى تركيب آخر جــديد ، وهكذا باستمرار . فهذا السياق أو المنطق له خطوات ثلاث : موضوع ، ونقيض موضوع ، ومركب موضوع : في الأولى تعرض الروح شيئًا من مضمونها ؛ وفي الثانية تنفي هذا الذي عرضته أو وضعته؛ و في الثالثـة تجمع بين المعروض والمنفى في مركب طريف ليس خليطاً فحسب بين الموضوع ونقيضه. فكأن الروح إذن تنفي نفسها بعرضها لنفسها ولبسها لباس الموضوع ؛ ولكنها في نفيها لنفسها إنما تنفها تبعاً لطبيعتها هي ، أي أنها تظل هيهي نفسها في هذا النفي أو المغايرة (لأنها ستكون كأنها أصبحت غير نفسها في الظاهر)، تم إنها تستعيد نفسها فىاللحظة التالية . فهي فى هذا كله واحدة، تظل في كل صورها هي هي نفسها . إلا أن من المكن مع ذلك

أن نميز للروح أنواعاً الثلاثة: فهناك روح ذاتية وهي الروح في شكل علاقة بينها وبين نفسها ؛ ثم روح موضوعية وهي الروح في شكل الوجود الواقعي باعتباره عالما ، عليها أن توجده وهي توجد فيه، وفي هذا العَّالَم تظهر الحرية باعتبارها ضرورة حاضرة؛ وأخيراً الروح المطلقة وهي الروح باعتبارها وحدة موجودة في ذاتها وبذاتها وخالقة أو مولدة لذاتها باستمرار ، وحدة موضوعية الروح في حقيقتها المطلقة . الروح الموضوعية تحقق نفسها في القانور ، والأخلاق ، والسلوك الجامع بين القانون والأخلاق. وفي الدولة تصل الروح إلى أعلى درجة من درجات الحرية على الأرض ؛ بل الدولة هي الله على الأرض، ولهـذا فلها كل الحقوق على الفرد، وعلى الفرد كواجبه الأسمى أن يكون عضواً في الدولة وأن يفني نفسه فيها فناء مطلقا . وأعظم تحقق للدولة هو التاريخ العامالذي فيه تظهر الشعوب تلو بعضها البعضكي تحيا روحها في العمل في مقومات الدولة ومظاهرها، تم تختني بعد ذلك من مسرحالتار يخ. والروح المطلقة تحقق نفسها على صورة موضوعية في الوجدان أو المعرفة الحسية المباشرة كفن؛وعلى صورة ذاتية في الشعور والتصور كدين؛وعلى صورة ذاتية موضوعية في التصورات العليا كفلسفة. فعن طريق القانون والأخلاق والفن والدين والفلسفة إذن تصل

الروح إلى تحقيق نفسها بنفسها تحقيقاً كلياً بأن يزداد مضمونها سموا شيئاً فشيئاً. وخلاصة هذا كله أن التاريخ العام مظهر لوحدة واحدة هي الروح المطلقة وهي تعرض نفسها في الزمان ؛ وهو تبعاً لهذا يكون وحدة مطلقة .

هاتان هما النظرتان الرئيسيتان الى التاريخ . وهما يرجعان فى جوهرها إلى نظرة واحدة كما ذكرنا من قبل : لأن الفكرة الرئيسية فى النظرة الأولى هى فكرة التأثير ، وفى النظرة الثانية فكرة الاستمرار وفكرة الوحدة ، وهاتان الفكرتان الأخيرتان هما الأساس الميتافيزيق للفكرة الأولى: فقد بينا أن هذه الفكرة تفترض للصور المؤثرة قوة على البقاء والايحاء وفرض السلطان والمقاومة وتوكيد ذاتها ؛ وهذه القوة ليست شيئاً آخر غير الروح كا تصورها هيجل ، الروح الواحدة التى تظل هىهى على مدى الزمان .

والأساس الذي تقوم عليه كلت النظرتين هو ، كما يلاحظ اشپنجلر ، صورة رائعة لوحدة التاريخ الانساني كما ظهرت هذه الصورة لكبار المفكرين في العصر القوطي . فقد قال هؤلاء إن الناس والشعوب تتغير ، بينها أفكارهم تظل ثابتة . وكان أثر هذه الصورة الرائعة أثراً ضخها استطاع أن يبقى حتى اليوم . والمصدر

الأول لها هو بيان العناية الإلهية متحققة في الوجود التاريخي. و بيان مقاصد الله من خلقه لهذا العالم، وما رتبه بالنسبة إلى الانسان؛ ومثل هذه الصورة خليقة بأن تحقق هذه الأغراض أحسن تحقيق. ثم وجد فيها المؤرخون من بعد ممن استعبدتهم صورة التاريخ مقسما إلى ثلاثة أطوار: العصور القديمة ، والعصور الوسطى ، والعصور الحديثة ، صورة تتفق وهذه الصورة فاتخذوها لأنفسهم؛ وكان سهلا عليهم أن يؤمنوا بها ، لأنهم كانوا لايرون في التاريخ غير الثابت الظاهرى، أما الحركة الحقيقية، أما الصير ورة المستمرة، فقد انصرفوا عنها أشد الانصراف .

ولكن هذه الصورة للتاريخ صورة لا يمكن أن تصدر إلا عن روح الحضارة الغربية أو الروح الفاوستية .

أما أرواح الحضارات الأخرى فلم تتصور التاريخ مطلقاً على هذا النحو. فالروح الفاوستية تمتاز بتصورها للأشياء على شكل قوة تنمو وتزداد، وتسيطر على الناس الذين تتصل بهم، وتخضع لنفسها وجودهم الواعى وترغمهم فى النهاية على أن يوجهوا أفعالهم فى اتجاه هذه القوة. فلما تصوروا الحضارة، تصوروها على هذا النحو تماما. فقالوا إن صور التعبير من فن ودين وفلسفة وقانون. وعلم هى قوى من هذا النوع، والتاريخ مجموعة هذه القوى،

ومن هنا قالوا بالاستمرار ، والاستمرار بدوره أداهم إلى القول بالتأثير .

والواقع أنصور التعبير هذه إن هي إلا أفعال يقومها الوجود الواعي في الانسان لا أكثر ولا أقل. فهي من خلق هذا الوجود الواعى في الانسان ، وحقيقتها في طريقة هذا الخلق نفسه في نفوس من يخلقونها . أما بالنسبة إلى الآخرين ، فليست غير الفاظ وأصوات تثير في نفوسهم ألوانا شتى من الشعور أو العلم ، ولكن لاشيء يستطيع أن يؤكد لناأن مافهمه هؤلاء الآخرون هو بروجه أو بنصه ما أراده أصحابها الخالقون لها؛ وكلمانستطيع أن نفعله هوأن نعتقد (دون اقتناع واضح) بأن هذه الصور هي على هذا النحو أو ذاك ، وفي هذا كله نحن نعكس عليها صورة روحنــا نحن . فمهما يـكن من وضوح العبارات التي يعبر بها دين عن مضمونة ، فان هذه العباراب عبارات أو أصوات فحسب ، يضيف إليها من يسمعها ما يشاء من معان أو مضمون. ومهما يكن من شدة الأثر الذي يحدثه فينا الفنان بألحانه الفتانة أو ألوانه الرائعة ، فان السامع أو الناظر لايجد في هذا التأثر والانفعال غـير ذاته هو وما يشعر به حقاً . و إلا فلن يكون للكتاب الديني أو الأثر الفني أي معنى بالنسبة إليهم. ومعنى هذا

أن صور التعبير هذه ليست كائنات عضوية حقيقية تنتقل على مدى التاريخ من زمان ومكان إلى زمان آخر ومكان .

قد يوجــد اتصال بين حضارتين : إما بين رجل ورجل ينتسب كل منهما إلى حضارة من هاتين الحضارتين ، و إما بين رجل و بين الآثار الباقية من الحضارة التي انقضت . والفعال في كلتا الحالتين هو الرجل لا الأثر ؛ لأن حياة الأثر لا توجد إلا بفضل الرجل الذي يتأمل الأثر ويشعر به في ذاته ويهبه روحاً جديدة تبعاً لروحه هو الخاصة . وبهذا يصبح الأثر في الواقع حياً بفضله ، أى يصبح من خلقه وجزءاً من نفسه . فليست الديانة البوذية هي التي ارتحلت من الهند إلى الصين ، ولكن الصينيين هم أنفسهم ، بما لهم من أتجاه وجداني خاص وروح معينة ، هم الذين تلقوا جزءاً من التصورات البوذية الهندية وجعلوا منه نوعاً جديداً من التعبير الديني عن روحهم ، ولا معنى لهذا النوع من التعبير الديني إلا عند هؤلاء الصينيين وحدهم. «إن الاحساس الفعال وعقل من يلاحظ لا يأبهان مطلقاً للمعنى الأصلى للصورة، إنما يعنيان بالصورة نفسها من حيث أنهما يستطيعانأن يجدا فيها وسيلة لامكان خلق شخصي جديد ، فالمعانى لا تترجم» . فهما شعر الصيني والهندي ممن يتبعون البوذية بأنهما بوذيان ، فان هذا لا يمنع من أنهما في

عزلة تامة من الناحية الروحية : فهما بوذيان ظاهراً لا باطناً ، يشتركان فى نفس الألفاظ ونفس الشعائر ولكن لكل منهما روحاً مختلفة تسلك سبيلها الخاص وحدها ولا سبيل إلى التلاقى .

تأمل على ضوء هذا جميع الحضارات فستر أن الحضارات اللاحقة لم تأخذ من الحضارات السابقة غير أشياء ضئيلة جداً ، ولم ترتبط و إياها إلا بطائفة لا تذكر من الروابط ، دون أن تعنى مطلقاً بالمعنى الأصلى لهذه الأشياءالتي أخذتها عنها. هم يقولون مثلا إن الفلسفة اليونانية لا تزال تحيافي الحضارة الغربية وأنها حييت من بعد موت الحضارة اليونانية في الحضارة العربية . ولكن هذا تشويه للواقع أسوأ تشويه: فهم ينسون أنالكثير من هذه الفلسفة قد أنكرته الحضارتان ، وأن الكثير أيضاً قد أغفلتاه ، وأن الباقي تقريباً ، إن لم يكن كله ، قد فهمتاه فهماً مخالفاً لفهم اليونان له ، و إن كانتا قد أبقيتا على نفس الصيغ والتعبيرات اليونانية . لقد كانت الفلسفة اليونانية مجموعة حقائق، ولكن بالنسبة إلى اليونانيين وحدهم . فلاتوجد فكرة من أفكار هيرقليطس أو ديمقريطس أو أفلاطون يمكن أن نعتبرها في نظرنا صحيحة من دون أن نصححها حسب تفكيرنا وروحنا. وهم يقولون لنا أيضاً: انظروا إلى فن عصر النهضة ، ألم يكن هذا الفن رجوعاً إلى الفن اليوناني الروماني ؟

أولم تكن النهضة عودة إلى القديم بنصه وروحه ؟ ونحن نرد عليهم متساءلين فنقول لهم خبرونا ماذاً فعلت الهضة بشكل المعبد الدورى، والعمود الايونى؛ والروابط بين العمود وقوائم البناء؛ وماذا فعلت. باختيار الألوان ، والمنظور والبُعد الخلني في اللوحة ، والأواني. الزخرفية ، والموزائيك ، وألوان الشمع ، والنسب التي أخترعها ليزيب المثال؟ لماذا بقى هذا كله دون أن «يوثر» في النهضة؟ لأننا لم نر ، ولم يكن في وسعنا أن نرى ، غير جزء ضئيل ، هو ذلك الذي أردنا نحن أن نراه ، وعلى النحو الذي أردنا نحن ِ أن نراه ، أى حسب طبيعتنا وأغراضنا نحن ، لاحسب أغراض. من أنشأوه . ومثل هذا يقال أيضاً عن « تأثر » فنون اليونان التجسيمية بفنون التجسيم المصرية ، فكل ما حدث من « تأثر » مزعوم هو أن اليونانيين قد وجدوا في الحضارات المحتلفة التي أحاطت بهم من مصرية وكريتية وبابلية وآشورية وفينيقية وفارسية وحيثية عناصر في الفن ، فأخذوا بعض ملامحها ، وكان فى مقدورهم أن يجدوها فى أنفسهم دون أن يكونوا فى حاجة إلى. الذهاب للاقتراض من هذه الحضارات. و إلا فلماذا لم يأخذ اليونانيون عن الفن المصرى أهرامه ومداخل معابده ومسلاته وكتابته الهيروغليفية والمسهارية ، إذاكانتالمسألة مسألة تأثر ينشأ

من مجرد المعرفة والاتصال؟ العلة في هذا هي ما ذكرناه منذ قليل من أن حضارة من الحضارات لا يمكن أن تأخذ شيئاً من غيرها ، إلا إذا كان هذا الشيء ملائماً لطبيعتها هي ، فلا تعترف إلا به و بغيره لا تعترف. وياليتها تعترف به كما هو ، فأنها لا تلبث أن تحيله إلى طبيعتها ، أي أن تجرى عليه الكثير من التغيير ، مما يجعله يفقد روحه الأصلية . « إن كل علاقة يعترف مها ليست استثناء فحسب ، بل هي أيضا سوء فهم ، ولعل القوة الباطنة لحضارة من الحضارات لا تظهر بوضوح أكثر من ظهورها في هذا الفن من سوء الفهم المنظم . فكلما ازداد تمجيد المرء لمبادىء فكر أجنبي ، كلما ازداد تشويهه لمعناه » . فبين أرسطو عند اليونان وأرسطو عند العرب وأرسطو عند القوط في العصور الوسطى فارق لا حد له ، حتى لا يكاد المرء أن مجد فكرة واحدة مشتركة حقاً بين هذه الصور الثلاث لأرسطو . وبين المسيحية الشرقية والمسيحية الغربية هوة سحيقة لعل من غير المكن عبورها.

و يأخذ اشپنجار فى توضيح هذه النظرية على أساس القانون الرومانى وأنواع الحياة الثلاثة التى حيها عند الرومان ثم فى الحضارة العربية . فيجد أن هناك

ثلاث طبقات تشريعية مختلفة لا رابطة بينها إلا في الألفاظ والصيغة ؛ أما الروح فمختلفة أشد الاختلاف ، مع أننا نتحدث عن قانون روماني واحد كان في الحضارة القديمة وانتقل منها إلى الحضارة العربية ثم وصل في النهاية إلى الحضارة الأوربية . وهذا يبين إلى أي مدى نستطيع أن نتحدث عن التأثر بين حضارة وحضارة .

الحضارات إذن تقوم مستقلة عن بعضها تمام الاستقلال به كل منها تكوّن وحدة أو دائرة مقفلة على نفسها ، ليس بينها وبين غيرها من الحضارات غير منافذ من نوع خاص لا تسمح بنفوذ شيء لا يتلاءم وجوهر هذه الحضارة ، وما تسمح به لا تلبث أن تحيله إلى طبيعتها ؛ أي أن ما يرى هنالك من تشابه في بعض الصور والأوضاع بين حضارة وحضارة إن هو إلا تشابه في المظهر الخارجي فحسب . وما يتحدثون به عن وجود «حقائق. أرلية » أو «فتوحات أبدية » للعلم أو للفلسفة إن هو إلا من وهم الخيال .

إلا أن هناك ظاهرة خطيرة في صلة الحضارات بعضها ببعض ، وتلك هي الظاهرة التي يسميها اشپنلجلر باسم ظاهرة « التشكل الكاذب » ، وهو اسم استعاره من علم المعادن . فعلم المعادن .

يتحدث عن ظاهرة غريبة تحدث في تكوين المعادن: وتلك هي أن بلورات معدن من المعادن توجد في طبقة من الصخر . ثم يحدث لهذا الصخر في هذه الطبقة أن تتكون به شقوق وفجوات يدخل منها الماء فينحت البلورات حتى لا يذر منها غير شكلها الأجوف . فاذا ما حدثت بعد ذلك ظواهر بركانية تقلب كيان الجبل، تأتى كتل منصرة فتشق طريقها في طبقات الصخر وتتحمد فها وتتباور ؟ ولكن هذه الكتل المنصهرة لا تتباور حسب الشكل الطبيعي لبلوراتها ، بل تضطر إلى ملا ً الأشكال الجوفاء الموجودة في الصخر بما تتركه البلورات القديمة بفعل الماء · فتتكون حينئذ أشكال كاذبة هي هذه البلورات الجديدة التي يناقض تركيبها الداخلي بناءها الخارجي ، ومنها يتكون نوع من الصخر ذو شكل غريب.

طبق اشپنجار هذه الظاهرة على تكوين الحصارات؛ فوجد أن هناك حالة مشامهة لها تماماً تحدث حيما تنتشر حضارة قديمة على البقعة التى تولد فيها حضارة جديدة انتشاراً قوياً يحول بين الحضارة الجديدة و بين التنفس والنمو الطبيعي ، فلا تستطيع هذه أن تنمى صور تعبيرها الحالصة ، بل يحال بينها و بين نضوج شعورها بذاتها . فإن «كل ماينبتق من أعماق هذه الروح الغضة

لا يلبث أن يصب فى القوالب الفارغة التى تركتها هـذه الحياة الأجنبية عنها؛ وأنواع الشعور الشابة الزاهرة تتحجر فى الآثار الهرمة الفانية؛ و بدلا من أن تصاعد بفضل ما لها من قدرة ذاتية على النمو بنفسها ، لا ينمو فيها غير الحقد الهائل الذى تحمله ضد القوة الأجنبية ».

و يضرب اشپنجلر لهــده الظاهرة فى تكوين الحضارات بمثلين : الحضارة العربية والحضارة الروسية .

فالحضارة العربيـة قد نشأت في بيئة لها ماض موغل في القدم هي بيئة الحضارة البابلية القديمة ، التي أصبحت منذ ألفي سنة مسرحاً لكثير من الغزوات حتى سادها الشعب الفارسي ، وهو شعب فطرى . فلما جاءت سنة ٣٠٠ قبل الميلاد بدأت في هذه البقعة يقظة هائلة لدى الشعوب الشابة التي تقطن فما بين سينا وجبال إيران وتتكلم اللغة الأرامية . حينئذ قامت صلة جديدة بين الله والانسان وشعور كوني جديد غمركل الأديان القائمة ، أديان هرمن ويزدان ، وبعل ، واليهودية ؛ ودفع إلى الحلق والتجديد. ولَكُن حــدث في هذه اللحظة أرب ظهر المقدونيون ، وهم طائفة من المغامرين ، فغزوا هذه المنطقة ؛ وتكونت حينئذ طبقة رقيقة من الحضارة القديمة على سطح هذه

البقعة كلها حتى الهند والتركستان . وهنا يحــدث التشكل الكاذب. فقد جاءت موقعة اكتيوم بين انطونيو اكتاڤيوس ؟ وكان الواجب أن ينتصر انطونيو لا اكتاڤيوس. وعلى كل حال فإن هذه المعركة كانت في الواقع معركة بين الروح الاپلونية (اليونانية الرومانية) وبين الروح العربية (أو السحرية كما يسميها اشينجار)، بين الآلهة المتعددة وبين الله الواحد، بين الامارة وبين الخلافة . ولو أن انطونيو انتصر إذن لخلُّص الروح العربية ، ولكنه هزم فغطت هذه الهزعة البيئة العربية بكَفَن رومانى امبراطوري . وكانت النتيجة لهذا أن جاءت الحضارة القدمة (اليونانية الرومانية) فخنقت روح الحضارة العربية الناشئة. ولو قدر أن يكون للحضارة العربية في موقعة اكتيوم قائد مثل شارل مارتل الذي انتصر على العرب في موقعة تو رو يواتييه ، فخلص بذلك الروح الفاوستية ( الغربية الأوربية ) من أن تخنقها الحضارة العربية الهرمة ، نقول لو قدر وكان انطونيو مثل شارل مارتل ، إذن لكان حظ الحضارة العربية مختلفاً عما حدث كل الاختلاف؛ وإذن لما حدثت لها ظاهرة « التشكل الكاذب » ھاتىك .

ومثل هذه الظاهرة نفسها قد حدثت بالنسبة إلى الحضارة

الروسية : فان الروح الروسية تختلف اختلافاً لا حد له عن الروح الفاوستية أو الغربية . وقد بدأت هذه الروح الروسية تظهر وتنمو وتمتلیء بشعور کونی جدید، نستطیع أن نتبین الفارق بینه و بین الشعور الفاوستي ، لو قارنا أساطير الملك آرثر وارمنرك والنيبلنجن فى الحضارة الفاوستية الناشئة و بين أساطير الأبطال الروسية مثل الأساطير الكييفية (نسبة الى مدينة كييف) التي تدور حول الأمير فلادمير ومائدته المستديرة وأساطير البطل الشعبي اليا الميرومي . وظلت هذه الروح الجديدة تنموفي روسيا طوال العصر المعروف باسم العصر المسكوفي ، ولكن جاء بطرس الأكبر وأنشأ مدينة بطرسبرج (سنة ١٧٠٣) ثمثلة للنزعة الغربية ضد مدينة موسكو التي تجسدت الروح الروسية الحقيقية . فانتشرت حينذاك الروح الغربية ، وألقت بظلها على السهل الروسي الفسيح المتشعب الأطراف فاضطرت الروح الرؤسية إلى الدخول في هذه القوالب الأجنبية الغربية التي أتى بها أولا عصر الباروك ثم عصر التنوير ثم القرن التاسع عشر في الحضارة الغربية . وهكذا كان بطرس الأكبر محنة شديدة على الروح الروسية : إذ خنقها تحت نير الحضارة الغربية ، و بدلا من أن تتجهالروح الروسية السُّنية صوب الجنوب المقدس، صوب بيزنطة أو أورشليم، وهو اتجاه راسخ في أعماق الروح

الروسية ، اتجهت صوب الغرب ، صوب پاريس ولندره ؛ و بعد أن كان الدين هو اللغة الوحيدة تقريباً التي كانت الروح الروسية تعبر بها عن نفسها ، حلت محله العلوم والفنون الغربية المتأخرة ، ونزعة التنوير ، والأخلاق الاجتماعية ، والمادية المتمثلة في المدن الكبرى؛ وظهر طفح من المدن ذات الطراز الأجنبي كأنه الجرب على هذا الفلاح الروسي الناشيء في بيئة ريفية ، وكانت هذه المدن مدنا مزيفة غير طبيعية ولا محتملة بالنسبة الى الروسي الحقيق. ولهذا نجد ممثلا من أعظم ممثلي الروح الروسيية الحقيقية هو دستويفسكي يقول عن بطرسبرج إنها أشد المدن تجريداً وتصنعاً . وعلى هذا النحو نفسه بدت المدن الهلينية ( اليونانية المتأخرة ) التي غطت ريف الفلاحين الآراميين للرجل المنتسب الى الحضارة العربية الناشئة ؛ فهكذا رآها المسيح في منطقة الجليل ، إذ كان يشعر باشمئزاز ونفور منها وينعتها بالغطرسة والكبرياء ، ولعل شعور القديس بطرس ، حينها رأى روما ، أن يكون أيضا كهذا الشعور .

ومنذ ذلك الحين والروسى الحقيق يرى فى مدينة بطرسبرج رمزاً على الفساد والشر؛ ويرى فى كل مايصدر عنها سماً وأكاذيب، وكانت نفسه مليئة بالحقد عليها والكراهية نحوها ، حتى أصبح

يعتقد أن لا وسيلة للخلاص إلا بالقضاء على بطرسبرج. فأ كساكوف يكتب إلى دستويفسكي سنة ١٨٦٣ فيقول: «إن أول شرط من شروط تحرير الروح العنصرية الروسية أن يبغض المرء بطرسبرج بكل قلبه وجوارحه » . فقام الصراع قوياً بين بطرسبرج ، مدينة الشيطان ، و بين موسكو ، مدينة الله . بل إن اسم « المدينة » نفسه اسم مبغوض ، فموسكو لم تكن مدينة ، بل كانت قصراً هو قصر الكرملن . ومثل هذا الصراع أحسن تمثيل شخصيتان عظيمتان ها شخصية تولستوى وشخصية دستويفسكي : الأول يمثل الاتجاه نحو الغرب ، والثاني يمثل الآيجاه نحو الجنوب ، نحو موسكو ، نحو روسيا الحقيقية . قد نرى تولستوى يثور على أوربا والحضارة الغربية ويُظهر أنه يبغضها أشد البغض ، والواقع أنه بلحمه ودمه غربي : إذا كره أوربا ، فأنما يكره نفسه ، و إذا ثار عليها فأنما يتورعلي نفسه . أما دوستويفسكي ، فانه إن أظهر شيئًا من العطف على أوربا ، فذلك العطف عطف خبيث يقصد به ضده ، هو عطف الظافر على الفريسة الميتة أو التي أوشكت على الموت. استمع إليه يتحدث على لسان ايڤان كُرمُزوف حين يقول لأخيه اليوشا: « إنى أريد الرحيل إلى أوربا . أجل إنى لأعلم أنها ليست سوى

مقبرة ، ولكني أعلم أيضاً أنها مقبرة عزيزة ، بل وأعز المقابر كلها. ففيها دفن أموات أعزاء ؛ وكل حجر من أحجار قبورهم يتحدث عن حياة ماضية قوية ، و إيمان حار بما أدوه من أفعال ، و بما كشفوا عنه من حقائق خاصـة بهم، وبما قاموا به من جهاد ونضال وما حصاوه من علوم ومعارف ، حتى أنى ، أما الذي أعلم هذا مقدماً ، سأسجد على الأرض كي أعانق هذه الأحجار وأذرف عليها الدموع ». ودستويفسكي قديس ، أما تلستوي فليس غير ثائر . ولهـذا فإن البلشفية صدرت عن تلستوى ؟ لأنها ليست فى الواقع غير امتداد أو تجديد لثورة بطرس الأكبر هي ثورة اقتصادية اجتماعية ، لا تمثل الروح الروسية الحقيقية في شيء . و إذا كان تلستوي قد تحدث عن المسيح فأكثر من الحديث ، فانه كان في الواقع يفكر في كارل ماركس وهو يتحدث عن المسيح . فمسيحيته سوء فهم . أما مسيحية دستويفسكي فهي مسيحية حقيقية ، مسيحية روسية سيكون لها السيادة في الألف سنة القادمة.

إلا أن ظاهرة التشكل الكاذب لاتمتد إلى كل شيء في الحضارة الناشئة ، و إنما تتحقق في بعض مظاهرها فحسب ؛ أمابقية الصور فتنمو نموها الطبيعي كاتنمو أية حضارة عادية لم تصب م ذه الظاهرة.

## الرموز الكونية

« کل فان رمز »

مير

لم يكن في استطاعة الوجود أن يخرج من برج عزلته القوى الرهيب فيطل بنفسه على الكون ، لأن هذه العزلة قد حالت بينه و بين أن يكون له مع الغير اتصال مباشر صريح ؛ فعبر عن نفسه ، وقد قُذف به في الواقع وتردى في « هــذا » الوجود ، بالتلميح دون التصريح، والاشارة العابرة، لا الحقيقة الخالدة السافرة ؛ فكان الوجود الوجودُ الرمزُ ، لا الوجود الحقيق ؛ و إن كان الوهم قد سلط ضوءه الختال على أكثر العقول ، فصور لها الوجود الرمز بصورة ادعى أنها الوجود الحقيق فسهاها « هذا الوجود » أو الوجود الواقع . فتكوّن للوجود الحقيق حينتـذ صورتان : الوجود الرمز ، وهذا الوجود . فالوجود الثاني هو الوجود الذي لا معنى له بعد ؛ والذي يعرفه الكل لأنه الوجود الواقعي المحسوس الممثل أمام أعيننا الظاهرة ، الموضوع أمام الحواس ، المظنون أنه واحد بالنسبة إلى الجميع ؛ والذي يُبْحَت فيه باعتباره طائفة من الروابط قد نظمت على نحو خاص لم يراع فيه الزمان،

بل سيطر عليه المكان. أما الوجود الرمز فهو الوجود المشير إلى معنى ، لأنه ليس وجوداً حقيقياً ، بل هو تشبيه للوجود الحقيق ؛ هو ، كما يقول يَسْيَرُون ، « اللغة المجسَّمة تاريخياً التي بها ينظر الوجود الحقيقي في أعماق الوجود العام » ؛ هو بايجاز الوجود على صورة التاريخ . فكل ماهو موجود ، تبعاً لهذه الصورة ، رمز ، رمز على الوجود الحقيقي الذي يعبر عنه .

والرمز غير قابل للتفسير ، لأنه إن فسر فسيفسر آنئذ برموز أخر. ولهذا يقول اشپنجلر: « إن الرمز لمحة من لمحات الوجود الحقيقى يدل عند الناس ذوى الاحساس الواعى على شيء من المستحيل أن يترجم عنه بلغة عقلية ، دلالة تقوم على يقين باطن مباشر » . إنما يدرك الرمز بعض الادراك ، لا كله ، بنوع من الوجدان المباشر لا يتوفر إلا عند هؤلاء الذين تصدر رموزهم عن ينبوع واحد ؛ و بقدر ما تكون مشاركتهم في الأخذ عن هذا الينبوع ، بقدر ما يكون ميسراً أن يتصل الواحد بالآخر وأن يفسر رموزه . والرمز لغة للتعبير عن الصلة بين الموجود و بين الكون ،

والرمز لغه للتعبير عن الصلة بين الموجود و بين الحون ، لغة خاصة محددة كل التحديد بحسب طبيعة هذا الموجود . ولهذا «فليس ثمة مجال للسؤال عما هو الكون «كما هو» فى ذاته ، و إنما عما لهذا الكون من معنى بالنسبة إلى الكائن الحى الذى يحيا فيه . . . والحقيقة الفعلية — أو الكون بالنسبة إلى روح معينة --هي بالنسبة إلى كل فرد اسقاط الأتجاه على الامتداد ، هي مالي منعكساً على ما للغير أو الذاتية منعكسة على الغيرية ، إنها تدل على ذاتي أنا . وعن طريق هذا الفعل الخالق اللاشعوري معاً — فلست « أنا » الذي أحقق المكن ، ولكن « الغير » هو الذي يحققه واسطتي — يقوم جسرُ رمزي بينهذا الحي وذاك الآخر . ومن مجموع العناصر الحسية والباطنية ينشأ فجأة وبنوع من الضرورة المطلقة الكون ُ الذي يفهمه المرء، الكون الموجود « وحده » بالنسبة إلى كل فرد » . وهذا الكون شيء جديد باستمرار ، ما دام لا يوجد إلا بالنسبة إلى كل فرد ، فلا سبيل إلى وجوده إذن غيره مرة واحدة ، ولا سبيل إلى أن يتكرر مرة أخرى أو عدة مرات.

وكل رمز رمز على حى تحجر ، فاستحالت الحياة فيه الى موت ، والاتجاه الى امتداد . ولهذا كان الرمز موسوما بالفناء ، مرتبطاً بالمسكان : فالرمز يقارنه الفناء ، لأن الرمز يدل على أن حادثة قد مضت فى اللحظة التى نتأمل فيها هذا الرمز ؛ وهى إذا مضت لن تعود ، فلو أخذت مثلا صورة العمود ، وتتبعت مصيرها التداء من معابد الموتى المصرية حيث يقود العمود ألروح

الراحلة من مجموعة الى مجموعة ، ماراً بالأجنحة ذات الأعمدة المحيطة في المعابد الدورية والتي وظيفتها أن تكون دعامة تحفظ هيكل البناء ، أو بالكاتدرائية العربية القديمة التي يقوم فيها العمود بوظيفة حفظ الفراغ الداخلي ، حتى تصل الى واجهات المبانى في عصر النهضة حيث يعبر العمود عن النزوع إلى أعلى ، في هذا كله تجد معنى العمود قد اختلف اختلافا بينا في دلالته والمقصود منه . فالرمز ، مهما سمى باسم واحد ، يدل على شيء مضى ولن يعود هو نفسه .

واذا كان الرمز يقارنه الفناء ، فالرمز يعبر عن المكان ، « لأنهناك ارتباطاً عيقاً مدركا من زمان بعيد بين المكان و بين الموت» ؛ فان المكان هو الامتداد ، والامتداد هو المادة ، والمادة نقيض الروح ، والروح هي الحياة ، والحياة نقيض الموت ، فالمادة هي الموت ، والموت اذن والمكان سيان . إن الروح اذا تحجرت استحالت الى المادة ؛ والحياة اذا تحجرت استحالت إلى الموت ، فاذا كانت الروح هي الحياة ، فان المادة هي الموت ؛ واذا كانت الموت والمكان ، فان الموت والمكان اذن متكافئان .

ومن أجل هذا كله ارتبط الرمز بالمكان أشد الارتباط. والمكان الحقيقي لايقوم إلا على أساس فكرة العمق.

مكل مكان خلا من العمق ، أو لم تراع فيه فكرة العمق ، مكان آلى غير حقيق . والعمق في المكان يقابل الأتجاه في الزمان ؛ والاتجاه هو الأساس في العمق أو الامتداد الحقيقي، ولهذا نرى أن الرياضيين وأصحاب النزعة الآلية ممن شوهوا الزمان بسلبه صفة الأتجاه قد شوهوا المكان بأن سلبوه هو الآخر صفة العمق . فقالوا إن للمكان ابعاداً ثلاثة : هي الطول والعرض والعمق ، وسوُّوا بين هذه الأبعاد في النوع والقيمة بالنسبة الى حقيقة المكان ، فقالوا إنها جميعاً من نوع واحد وذات قيمة واحدة . والواقع أن العمق يختلف في نوعه وقيمته عن الطول والعرض أشد الاختلاف : فان الطول والعرض يمثلان مؤثراً حسياً خالصاً ؛ بينها العمق يمثل الطبيعة والتعبير عن الوجود، يمثل الرمزِ ، ولهذا فان الصورة الكونية تبدأ به . في العمق يشعر الموجود الواعى بأنه فاعل ؛ بينما هو في حالتي الطول والعرض قابل سلبي . « إن التجربة الحية للعمق ... فعل لا ارادي ضروری بمقدار ما هو فعل خالق کل الحلق، به تنقبل الذات كُونُها بطريقة يحلو لي أن أسميها بأنها أمر. هذا الفعل ينتزع من تيار الاحساسات وحدة صورية ، وصورة متحركة قد أصبحت ، طالما كانت في حيازة العقل ، خاضعه لقوانين ، محكومة

عِبدأ العلية، وتبعاً لهذا فانية ، باعتبارها صورة ثانيةلروحفردية». ولهذا يجب أن لايعد بعداً حقيقياً للمكان غير العمق .

و ببدءالتجر بة الحية للعمق تبدأ الحياة الشعورية في الانسان. « فالطفل الذي يريد أن يأخذ القمر ولا يعرف بعد معنى العالم الخارجي ، وهو في هذا يشبه الروح البدائية النائمــة في ضباب الاحساسات التي تقيدت بها ، تعوزه بعد التجربة الحية للعمق» . أحل ، لايعوز هذا الطفل كل تجربة حية للامتداد؛ و إنما الذي يعوزه النظرة في الوجود ؛ فهو يشعر بالبعد ، ولكن هذا البعد لا يتحدث الى روحه . فاذ ما استيقظت الروح ، ارتفعت إلى درجة الشعور بالعمق: « إن رابطة ذاتية عميقة تر بط بين هذين الشيئين: بين يقظة الروح التي تأتى إلى الوجود الواعي باسم حضارة، و بين ادراكها المفاجيء لما هو بعيد، وللزمان. وهذا الادراك هو ميلاد الكون الخارجي؛ وما ير بط بينهما هذا الربط هو رمز الامتداد الذي يظل من ذلك الحين الرمز الأولى لهذه الحياة الذي يعطيها أسلوبها وصورة تاريخها ، باعتباره تحقيقاً تدر يجياً لما تشتمل عليه في باطنها من امكانيات. ونوع الآنجاه هو وحده الذي ينتج الرمز الأوَّلي المتصف بصفة الامتداد: فالاتجاه يبدو، بالنسبة إلى النظرة الكونية بالخاصة بالحضارة القديمة ، على شكل

الجسم القريب المحدود الكامل في نفسه ؛ و بالنسبة الى تلك النظرة الخاصة بالحضارة الغربية على صورة المكان اللانهائي الموغل في البعد الثالث ، بعد العمق ؛ و بالنسبة إلى الحضارة العربية على هيئة الكهف» . فكأن ميلاد حضارة من الحضارات الما يكون بالنظرة التي تنظر بها إلى العمق ، وتبعاً لاختلاف طابع هذه النظرة يكون اختلاف الحضارات ، أو بالعكس. فإن لكل حضارة نوعاً معيناً من النظرة إلى العمق ؛ وهذا النوع هو إذن الرمز الأولى للحضارة .

وهذا الرمز الأولى يطبع بطابعه كل مظاهر الحضارة: فنجده في هيئة الدولة وفي الأساطير والمعتقدات الدينية ، والمثل العليا الأخلاقية ، وأشكال التصوير والموسيقي والشعر ، وفي المبادى، الأولية في كل علم . وكل هذه لا تعبر تعبيراً كاملا عن هذا الرمز الأولية بنامه ، وإنما هي مظاهر متعددة خاصة تمثل روح هذا الرمز الأولى . ولكل حضارة رمزها الأولى : فالحضارة القديمة رمزها الأولى هو الجسم المادى المنعزل ، والحضارة العربية رمزها الأولى هو الجسم المادى المنعزل ، والحضارة العربية المكان اللانهائي الخالص . ولنأخذ الحضارة القديمة كي نتبين كيف يطبع الرمز الأولى بطابعه كل مظاهره هذه الحضارة . فنجد أولا أن صورة الأولى بطابعه كل مظاهره هذه الحضارة . فنجد أولا أن صورة

الكون كما تصورتها هذه الحضارة هي على هذا النحو تماما : كُون مغلق اغلاقا تاماً بواسطة قبة السهاء المادية ، ومنظم بواسطة التناسب والانسجام بين جميع الأشياء القريبة الظاهرة مباشرة. فهو كلُّ منعزل مقفل مادى مجسم ليس وراءه شيء . بينما الكون في الحضارة الغربية على صورة فضاء لانهائي ضلت فيه الأجرام السماوية اللانهائية . والرواقيون قد نظروا الى علاقات الأشياء بعضها ببعض والى خصائصها باعتبارها أجساماً مادية ؛ وكان كريسفوس الرواقي يقول إن الروح الآلهية جسم . كذلك صورة الدولة: فالدولة في نظر الحضارة القديمة جسم مركب من مجموع أحسام المواطنين ؛ والقانون القديم لايعرف غير الاشخاص الماديين والاشياء المادية الجسمانية . ويبلغهذا الشعور أعلى صورة له في شكل المعابد القديمة . فالمكان الداخلي قد خلا من النوافذ وحجب عناية وراء صفوف متراصة من الأعمدة . وأوضاع الواجهات والجباه ، ومنحنيات الأعمدة وما بينها من مسافات، قد عملت بطريقة تعطى للبناء كله مسحة الأسرار؛ وترى البناء كأنه يدور حول نقطة في الوسط ، مما يجعله محدداً تمام التحديد وكأنه منطوعلي نفسه محصور في داخلها . والخطوط المنحنية دقيقة كل الدقة لا تكاد العين تراها ، بل يحس بها المرء

إحساساً فحسب ، وهذا من شأنه أن يقضي على فكرة الأتجاه أو العمق، فلا يشعر الانسان بأن ثمة عمقاً أو اتجاهاً. وإذا نظرنا إلى المعبــد اليوناني نظرة إجمالية وجدنا أنه بناء منكمش على الأرض في هدوء وجلال. فاذا قارنت هذا كله بالبناء القوطي الممهز للحضارة الغربية وجدت أنه يتصف بصفات مناقضة لتلك التي يتصف مها المعبد اليوناني . فالمكان الداخل في الكاتدرائية القوطية يبدو وكأنه يصَّاعد بقوة هائلة نحو السماء البعيدة ؛ والنوافذ قد شغلت حيزاً واسعاً وصنعت من الزجاج حتى تُشعر الرائى بضرورة امتداد البصر إلى الفراغ اللانهائي ، وكأن المكان المحيطة به هذه النوافذ يمتد في الفضاء غير المحدود ، وفي هذا كله نشاهد إرادة نزُّاعة إلى اللانهائي، إلى البعيد، إلى العميق. وهذا واضح أيضاً في خطوط الأعمدة: فهي خطوط مستقيمة تتجه إلى أعلى في توتُّب وثورة على اللصوق بالأرض، بينما العمود الدوري مطمور في الأرض وكأنه قد فني فيها . فاذا انتقلنا من فن المعار إلى فن التصوير وجدنا التصوير عند اليونان يحدد الأجسام المادية تحديداً دقيقاً بخطوط ثابتة واضحة ، والنحت البارز يفصل بين الأجسام بمسافات ليس فيها شيء من العمق ؛ بينما التصوير الغربي يقضي على التحديد فيغرق الأجسام في هالة غامضة من

الأضواء والظلال، ولايصبح للجسم معنى في المنظور إلا باعتباره ممثلاً لأضواء وظلال ، وكل شكل وكل جزئية في اللوحة تقوم بهذه الوظيفة ، وظيفة إشعار الرائى بالعمق ، وهي كلها تتعاون على أداء هذه الوظيفة على قدر المستطاع: وهذا يوجد ظاهراً كل الظهور فى اللوحات الصادرة عن النرعة التأثُّر ية فى التصوير ، فإن كل شيء فيها قد فقد قوامه الجسماني وصار شفافاً في المكان اللانهائي الخالص . وكذلك الحال في الشعر : فان موسيقي شعر هوميروس. ونبراته ترن كما ترن زفرات الأوراق وقد هدهدها نسيم الجنوب، وبولخن المادة ، لحن المكان الضيق المحصور . أما ألحان الشعر في بدء الحضارة الغربية فمن شأنها أن تخلق توتراً ينفذ في الفضاء واللامحدود على هيئة عواصف بعيدة ليلية تصفر فوق القمم العالية المشرئبة بعنقيها في الخلاء الهائل، أو على صورة أمواج مظلمة تتوالى فى المكان الشاسع الممتد على البعد . لأن روح الحضارة الغربية لا تشعر بأنها في مكانها الطبيعي إلا في الوحدة اللامحدودة . ولهذا كانمقام الآلهة مكاناً غامضاً يحلق في الأفاق البعيدة المغمورة. بالصِّباب: فالقُلْمَلَّة تفني في الفضاء حتى لا يمكن أن تحصر في مكان ، بينما الأولمب يثوى في أرضيونانية محددة تمام التحديد، لأن الڤلهلة رمز للوحدة الهائلة المخيفة . وزيجفريد وپرسـيفال

وترستان وهملت وفاوست أشد الأبطال الذين عرفتهم الحضارات كلها وحدة وعزلة: فإما أنهم لا يستقرون في مكان ، بل يجولون في الآفاق البعيدة مدفوعين بحنين عنيف ملح إلى البعيد واللانهائي، وإما أنهم يشعرون بالحنين إلى الآفاق غير المحدودة والغابات الغامضة الهائلة ، والعناصر الوحشية الأولى . ففاوست في رواية جيته يصيح قائلا: « إن حنيناً سامياً لا يبلغ مداه التعبير قد دفعني إلى التجوال خلال الغابات والبرارى ، فشعرت تحت فيض من الدموع الحارة بأن عالماً جديداً قد انبثق في روحى » .

ورمز الأجسام الفردية المنعزلة هو الطابع الذي يطبع الدين اليوناني ؛ فلم يكن للروح اليونانية أن تتصور الله واحداً ، بل كان عليما أن تتصوره على هذا النحو ، فتقول بعدة آلهة فردية منعزلة منات قوام وجسم ، وهذا هو المعنى الحقيقي العميق لتعدد الآلهة عند اليونان . أما الروح الفاوستية وروح الحضارة العربية فكان من شأن تصورها للمكان ، سواء باعتباره عمقاً و بعداً لامهائياً ، بالنسبة إلى الروح الفاوستية ) أو باعتباره كهاً ( بالنسبة إلى الروح الفاوستية ) أو باعتباره كهاً ( بالنسبة إلى الروح المحرية ، أي روح الحضارة العربية ) أن يجعل تصورها ، لله كأنه إله واحد . ولهذا كان من الممكن دائماً أن تصور أتنا بوأبلو على هيئة تمثال ؛ ينها شعر الفنان الغربي بأن الله لا يمكن بوأبلو على هيئة تمثال ؛ ينها شعر الفنان الغربي بأن الله لا يمكن

والمدينة اليونانية هي الوحدة المطلقة المنعزلة في سياستها كل العزلة ؛ أما الروح الفاوستية فلا تعرف العزلة ، بل تتجه دائمًا نحو السياسة العالمية الرابطة بين الأمم كلها، وهي إذا استعمرت لم تكوّن مستعمرات منعزلة مستقلة بعضها عن بعض ، بل ربطت بينها وبين الدولة الأصلية وكونت منها أمبراطورية فسيحة غير محدودة الأطراف ، في الظاهر على أقل تقدير . وليست النزعة إلى الرحلات الاستكشافية إلا تعبيراً عن النزعة إلى اللانهائي و إلى البعيد: وفي هذا تختلف الروح اليونانية عن الروح الفاوستية اختلافًا بينًا: فأودسيوس يحن في رحلته إلى مدينته الأولى الصغيرة، يحن إلى وطنه المحدود، بينما الرحالة الغربي يحن إلى الأفق البعيد والمكان اللامحدود ؛ الأول يبدأ من الحارج متجهاً إلى الداخل، والثاني يبدأ من الداخل متجهاً نحو الحارج؛ هذا يمثل نرعة الاتساع والامتداد ، وذاك يمثل نرعة الانحصار والانكاش. ومن هذا كله يتبين أن الرمز الأولى لكل حضارة يطبع بطابعه جميع مظاهر هذه الحضارة . فلنأخذ الآن في بيان الرموز

الأولية لأشهرُ الحضارات والتعبير عن هذه الرموز في مظاهر روح: الحضارة : من فن وفلسفة وعلم ودين .

ولكن يجدر بنا قبل هذا البيان أن نتحدث عن أشهر الحضارات التى ظهرت فى التاريخ ومتى ظهرت وفى أى بيئة ولدت . واشپنجلر فى تأمله للتاريخ العام قد اكتشف وجود ثمان حضارات عليا رئيسية هى الحضارة المصرية والبابلية والهندية والصينية والقديمة (اليونانية الرومانية) والعربية والمكسيكية والغربية .

فحوالي سنة ٣٠٠٠ قامت على شاطيء بهرين في بقعة صغيرة. حضارتان: إحداها على شاطىء النيل هي الحضارة المصرية ، والأخرى على شاطىء الفرات هي الحضارة البابلية . وتنقسم كل منهما إلى دور شباب ودور نضوج ، دور حضارة ودور مدنية ؛ فدور الحضارة تمثله الدولة القديمة في الحضارة المصرية ، والدولة: الشومرية في الحضارة البابلية ؛ ودور المدنية تمثله الدولة الوسطى في الأولى ، وتمثله الدولة الأكَّادية في الثانية . وهاتان الحصارتان هما أولى الحضارات العليا المعروفة ؛ وقد كشفا عن نزعة الأسيوى. القوية بحوالاتساع والامتداد . . فقد امتدت آثار الحضارة البابلية ، وأغلبها متصل بعلم المقاييس والأعداد والحساب ، إلى محر الشمال والبحر الأصفر في الصين: ولا تأتى سنة ١٥٠٠ ق.م. حتى يبدأ ميلاد ثلاث حضارات جديدة: أولاهما الحضارة الهندية في پنجاب العليا ؛ والثانية هي الحضارة الصينية على نهر هوانجهو الأوسط حوالى سنة ١٤٠٠ ؛ وأخيراً الحضارة القديمة على بحر إيجه حوالى سنة ١١٠٠ .

ولكن الأكتشاف الحطير الذي قام به اشپنجلر في ميدان الحضارات هو اكتشافه وجود حضارة ذات رقعة موزعة بعض التوزع: حدها الشمالي مدينة الرها؛ والجنوبي سوريا وفلسطين وهما موطنا العهد الجديد وكتاب المشنا عند الهود ، وتقوم لها الاسكندرية بمثابة الطليعة ؛ وتحد من الشرق بتلك المنطقة التي سيطرت عليها الزدكية بعد يقظتها ، تلك اليقظة التي يشهد عليها بقايا الآثار الاقستية ، والتي ولدت فها الديانة المانوية وكتب فها التَّمُود : وفي أقصى الجنوب تحد بتلك البيئة التي ستكون مهد الاسلام في المستقبل والتي مرت بعصر فروسية بلغ أوجه من النضوج ، ولا نزال نجد حتى اليوم في هذه البيئة أطلال القصور والحصون التي فيها حدثت حروب ومعارك حاسمة بين دولة أكسوم المسيحية على الشاطيء الأفريق ، ودولة الحميريين اليهودية على الساحل العربي المقابل ، وهي حروب زاد أوارها السلاح السياسي الذي استخدمته كل من روما وفارس ؛ وأخيراً

نجد فى أقصى الشمال مدينة بيزنطة التى كانت خليطاً عجيباً من. الحضارة القديمة المتأخرة والفروسية القديمة التى لا نجد لها غير صورة غامضة فى النظام الحربى البيزنطى.

هذا العالم المختلط المشتت المتشعب الأطراف، لم يستطع أن يشعر بوحدته إلا على يد الاسلام ، وهذا هو سر نجاحه الهائل السريع . فان العلة في هذا النجاح هو أن الاسلام هو وحده الذي. استطاع أن يجعل هذه البيئة الشاسعة الموزعة تشعر بأنها تكوِّن. وحدة ، هي وحدة الحضارة التي تر بطها كلها في هذا الزمان. وعن الاسلام نشأت الحضارة العربية التي بلغت أوج نضوجها الروحي ، حينها أغار المتبر برون الغر بيون على هذه البيئة قاصدين بيت المقدس. فالمدنية الاسلامية حتى الحروب الصليبية تمثل الصورة العليا لهذه. الحضارة ، التي سماها اشپنجلر باسم الحضارة العربية ، ولعل السبب فى ذلك أن العرب هم الذين استطاعوا على يد الاسلام أن يجعلوا منها وحدة شعورية تامة ، وأن يكونوا منها امبراطورية محدودة ، وأن يبلغوا بها إلى أعلى درجة قدر لها الوصول اليها .

وثمة حضارة أخرى توسطت فى الزمن بين الحضارة العربية والحضارة الغربية ، وتلك هى الحضارة المكسيكية ، وهى حضارة المناة الحظ ، قد عانت موتاً مبكراً قاسياً على يد الحضارة الحضارة الحفارة الحفارة

الغربية ، فلم يقدر لها أن تكشف عن كل أمكانياتها ، بل ولم يقدر لها حتى أن تعرف شيئاً من النضوج ، فقد قتلت وهى فى زهرة العمر وميعة الشباب، كالزهرة الغضة يقتطفها المارة العابرون . ولعل التاريخ لا يقدم لنا فى تطوره مهزلة كهزلة اغتيال هذه الحضارة الناشئة ؛ فلقد تمت هذه المهزلة ، أو المأساة لسنا ندرى ، ببضعة طلقات من المدافع ، ومئات من البنادق القاذفة بالأحجار . ولهذا لم تترك أثراً ذا قيمة ، ولم يعد فى الوسع تحديد منحنى تطورها إلا على أساس منهج المقارنة بين الحضارات ، سواء بطريق التماثل أو بطريق التوافق .

وأخيراً جاءت الحضارة الغربية أو الحضارة الأوربية الأمريكية ابتداء من عهد أوتو الأكبر. فحوالى سنة ١٠٠٠ بعد الميلاد شعرت الشعوب الأوربية بجنسيتها: هذا ألمانى، وذاك إيطالى، والآخر فرنسى الخ، بعد أن كانت هذه الشعوب لاتشعر بجنسيتها باعتبارها فرنجة أو لمبارديين أو قوط. فكأنها متأخرة عن الحضارة العربية بألف سنة، لأن هذه نشأت فى السنوات الأولى الميلادية ؛ وعن الحضارة المكسيكية بحوالى سبعائة سنة.

وقد تحدثنا من قبل عن الرمز الأولى للحضارة الغربية فقلنا إنه المكان اللانهائي الخالص ؛ وعن الرمز الأولى للحضارة العربية فقلنا إنه الكهف أو السرداب أو التجويف الداخلي الهائل ؛ و بقى علينا اذن أن نتحدث عن الرمز الأولى لبقية هذه الحضارات. أما الحضارة المصرية فان رمزها الأولى هو « الطريق » ، لأن الروح المصرية قد شعرت بنفسها باعتبار أنها فى رحلة تسير على «طريق» الحياة الضيق المقدور لها والتي لا تستطيع منه خلاصاً ، والتي ستقدم عنه حسابًا يومًا ما أمام القضاة (كما هو واضح من الفصل الخامس والعشرين بعد المائة من «كتاب الموتى») ؛ فهي رحالة يسير في أتجاه واحد دائماً . وإلى هذا الرمز الأولى يرجع كل مظهر من مظاهر الحضارة المصرية . فالمعابد المنتسبة إلى الدولة القديمة ، وأهرام الأسرة الرابعة الكبرى بوجه خاص، لا تمثل مكاناً ذا أقسام لها معناها ، مثل المسجد أو الكاتدرائية ، و إنما تمثل تتابعاً مستمراً لأمكنة متوالية . والطريق المقدس الذي يفتح عند مدخل المعبد على النيل يضيق شيئًا فشيئًا كلما توغل المرء في السراديب والدهاليز والأبهـاء ذات الأعمدة المتوالية والقاعات ذات القوائم حتى يصل إلى غرفة الميت ؛ ومعابد الشمس التي أنشأتها الأسرة الحامسة ليست « أبنية » في الواقع ، بل هي طرق تحيط بها أحجار ضخمة . كذلك نجد طابع الطريق في التصوير جلياً. فان النحوت البارزة واللوحات ، وهي دأمًا على شكل مجاميع متسلسلة ، تقود الناظر إليها في اتجاه معلوم رغم إرادته . فالصورة التي للمكان عند الروح المصرية هي صورة المكان باعتباره ذا اتجاه معين مستمر ، وكأن المكان في حالة تحقق دأئم وباستمرار . ولكن «الطريق» لا يمثل هذا فحسب ، بل يمثل أيضاً المصير. ونستطيع أن نفهم الفارق بين الرموز الأولية عند الروح المصرية واليونانية والغربية إذا تأملنا صور العبادة عندكل روح منهذه الأرواح الثلاث . ففعل العبادة يتمثل جلياً عند الروح المصرية في تشييع المواكب ، فنرى المصرى مرسوما « يتبع » أحد المواكب وفي هذا تعبير عن صورة المكان باعتباره اتجاها وتسلسلا مستمراً على هيئة الطريق؛ وعند الروح اليونانية يتمثل هذا الفعل في تضحية اليوناني « أمام » المعبد، مما يدل على أن اليوناني لايشعر بالمكان في اتجاهه ، و إنما يشعر به باعتباره شــــيئا حاضراً « أمامه » ؛ وأخيراً نجد الغربي يصلي « في » الكاتدرائية ، مما يشعر بمكان لا نهائي .

ويشبه هذا الرمزُ الأولى المصرى الرمزُ الأولى في الحضارة الصينية: فكلاهما يمثل اتجاهاً نحو العمق. ولكن يختلف المصرى عن الصينى في أن المصرى يتبع الطريق المرسوم له حتى نهايته اتباعاً ضرورياً لامفر منه ، بينما الصينى « يتجول »

خلال الكون الذي محيا فيه دون أن يسير على طريق معين مرسوم . وما يقوده في هذا التجوال ليس طريقاً ضيقاً من الحجر ذا جدران مصقولة قد خلت من الشقوق ، وإنما الطبيعة نفسها ، الطبيعة الحنون ، هي التي اتخذها دليله إلى الآله أو إلى مقارر الأجداد . ولهذا نجد أن المعبد الصيني ليس بناء منعرلاً ، ولكنه نوع من البناء تلعب فيه الرابية والماء ، والأشجار والأزهار ، وقُطع الأحجار وتنظيمها بطريقة خاصة ، نفس الدور المهم الذي تلعبه الأبواب والجدران والجسور والمنازل. وبينما المعار المصرى يسود صورة المنظر ، نجد المعار الصيني يحاول أن يتكيف و إياه ؛ لأن الفنان المصرى يشعر بأن الفن ميمملي عليه اتجاهاً خاصاً معيناً مرسوماً لايستطيع أن يحيد عنه ، بينما الفنان الصيني يشعر بالحرية في التنقل من جزء إلى جزء في المكان.

ويكنى هذا لتوضيح فكرة الرموز الأولية بالنسبة إلى الحضارات ، ولننتقل مباشرة إلى الحديث عن الرموز الأولية وقد تحققت فى المظاهر الرئيسية للحضارة وهى : الفن والفلسفة والعلم والدين .

«كل فن لغة للتعبير». وهذا التعبير قد يتجه إلى الذات، وقد بتجه إلى الغير. ففي الأحوال البدائية يتحدث الفنان إلى

نفسه فحسب، ولا يفكر في أن هناك شاهداً يعمر أمامه. وإنما الفن العالى هو وحده الذي يفترض دائمًا وجود شهود أمامهم يعبر . الأكبر ، كما يقول نيتشه . وهذا التعبير إما أن يكون تقليداً أو تزييناً ، وهما الامكانيتان العلييان للتعبير الفني . وعلى الرغم من أن التفرقة والتعارض بين هاتين الامكانيتين لايظهران في البدء، إلا أنه ليس من شك في أن التقليد أقدم من التزيين وأقرب إلى روح الجنس . والدافع للتقليد هو وجود الغير ، مما يضطر الذات إلى المشاركة في تطور حياة هذا الغير المجاور . أما التزيين فيدل على وجود ذات شاعرة بصفاتها الذاتية الخاصة وبكيانها المستقل المطلق. ولهذا كان التقليد منتشراً في عالم الحيوان ، بينما التزيين إنساني صرف.

فكأن التقليد إذاً محاولة للوصال بين الذات وبين الغير، سواء أكان هذا الغير ذاتاً أخرى مجاورة أو بعيدة مشعوراً بها على كل حال، أو كان هذا الغير الكون كله، الكون الأكبر طبعا ؛ هي محاولة صوفية سرية للاتحاد فيا بين هذين القطبين ؛ هي خروج من العزلة المخيفة إلى الاتصال الحي المباشر. وذلك بتوحيد الشعور الباطن بين الذات وبين الغير، فيتكون من

هذا التوحيد إيقاع موسيقي رائع يجمع بين كل العناصر الكونية. ومن هنا كانت الصلة بين الفن و بين الدين: « فكل دين وثبة إرادية تقوم بها الروح الواعية بها تنتقل وتتصل بالقوى الكونية المحيطة بها ؛ وكذلك الحال في كل تقليد ، لذا كان مطبوعا بطابع ديني خالص في أسمى لحظاته » . فمنشأ التقليد عدوى شعورية تنتقل بين جميع الذوات المختلفة ، فيشعر كل بأنه مشارك في شعور واحد . ولهذا كانت الصورة البارعة لشخص أو لمنظر دليـــلا على أن بين الرسام و بين المرسوم اتحاداً روحيا ووصالا شعورياً . لأن الرسام في هذه الحالة مضطر أوهو يشعر بأنه متحد و إياه ، وأنه يحيا حياته و يساير هذه الحياة في تطورها وانحنائها ، وفروقها العاطفية الدقيقة .

أما التزيين فلا يتابع تيار الحياة في سيره واتجاه حركته وتوثبه ، بل يناقضه ويفرض عليه صوراً ورموزاً من نوع خاص. فبعد أن كان الفنان ينقل نفسه في التقليد الى نفس الغير ، نرى الفنان في التزيين ينقل نفس الغير الى نفسه هو ، لأنه يفرض عليه ذاته . واذا كان التقليد يساير الحياة ويتابع الحركة ، ففيه طابع الزمان وعليه وسم الاتجاه ؛ أما التزيين فقد خلا من الزمان نهائياً ، لأنه خلا من الحياة ، واستحال الى امتداد وثبات . ولهذا كان

لكل تقليد بدء ونهاية ، لأنه يجرى فى الزمان ، بينها التزيين لا يعرف غير البقاء والاستمرار ؛ ولهذا أيضاً لا يمكن التعبير عن مصير الفرد ، مثل مصير انتيجون أو ديدمونة ، إلا بالتقليد ؛ أما فكرة المصير عموما فلا يعبر عنها إلا بطريق التزيين ، مثل فكرة المصير فى الحضارة القديمة يعبر عنها بالعمود الدورى .

والعواطف التى ينبع منها التقليد غير العواطف التي منهاينبع التزيين : فهذا ينبع إما من الخوف أومن الحب ؛ ومهمة الرمز في التزيين أن يثير الخوف أو أن نزيله و يحرر النفس منه . بينما التقليد ينبع من العواطف العنصرية الحقيقية : وهي الكراهية والحب ، ومن هنا كان التعارض بين القبح و بين الجمال ، وهو تعارض خاص بالحي وحده لأن سياق الحي نفور أو إقبـال . ولهذا يوصف الأثر الفني في التقليد بالجمال ؛ وفي التزيين بأن له معنى . « وهناكل الفارق بين الأتجاه والامتداد ، بين المنطق اللاعضوى و بين المنطق العضوى، بين الحياة و بين الموت. فما يراه الانسان جيلا «جدير بالتقليد» لأنه يثيرا نفعالاعذبا يحمل على تقليده، وشدوه، وتكراره، «و يضرب على وتر عال من أوتار القلب»، مثيراً في الأعضاء قشعريرة لاتوصف، ويبث نشوة تبلغ حدالحماسة الطائشة الحيَّة؛ ولما كان منتسباً الى الزمان فان له زمانه » ؛

أى أن جماله لا يستطيع ادراكه غير صاحبه ، ولا يمكن أن يثير الشعور اللاذ إلا بالنسبة الى أبناء الحضارة التى صدر عنها . ومايراه الرجل المنتسب الى الحضارة القديمة من جمال فى الآثار الفنية فى النحت والتصوير أو الشعر لايراه كذلك الرجل المنتسب الى حضارة أخرى ، بل يراه خاليا من كل تأثير جمالى أو يراه قبيحاً تزدريه العين .

فللفنون إذن مظهران : التقليد ومن شأنه أن يبعث الحياة ، والتزيين ومن شأنه أن مخلب وأن يقتل ؛ الأول «يصير » والثاني «يكون» و يتحجر ؛ هذا مرتبطبهموم الماضي وذكريات القبر ؛ وذاك متصل بالحب، و بالحب الجنسي على وجه التخصيص؛ أحدهاوهو التقليد يثير الشعور بالجمال، والثاني يثير الشعور بالخوف والرهبة ؛ هذا قريب الصلة بالموت ، وذاك بالحياة . ولهذا كانت الآثار الصادرة عن التقليد آثاراً تعبر عن حياة، بينا الآثار الصادرة عن التزيين فيها تعبير عن الموت . فمنزل الفلاح وما يشتق منه من أبنية : مثل بلاط الامراء وقصورهم ، تنبض كلها بالحياة ، وهي صادرة عن التقليد ، أما التزيين فتصدر عنه رموز الموت وما حول الموت: من أجاجين الموتى ، والنواويس ، والمقابر ومعابد الموتى ، ومعابد الآلهة والكاتدرائيات التي هي تزيين خالص ، ولاتعبر عن جنس ، وأنما عن فن صرف .

والمظهر الأول ، ونعني به مظهر التقليد ، هو المظهر السائد في الأدوار الأولى للحضارة ؛ ولا يلبث المظهر الثاني أن يبسط سلطانه شيئًا فشيئًا حتى يفرض نفسه على الفن في كل فروعه واتجاهاته . فاذا أخذنا فنا كفن المعار ، وجدنا أن التشييد يقوم في البدء على التقليد، وإن داخله شيء من التزيين ضئيل. فالفراغات والتصميات والأنحناءات الحجرية هي التي تعبر وحدها تقريبًا: ولنضرب لذلك مشلا بهرم خفرع الذى بلغ القمة فى البساطة الرياضية : فهو عبارة عن زوايا قائمة ومر بعات وقوائم مستطيلة ، وقد خلا تماماً من التزويق والنقش والانتقال بين الأجزاء بواسطة النقوش والتزيينات . فاذا تقدمت الحضارة في سيرها نحو نضوجها ازداد التزيين شيئًا فشيئًا فأصبح يشمل ، إلى جانب المساحات الواسعة في الأبنية ، صور الأشخاص المرسومين أنفسهم على هذه المساحات. ثم يزداد طغياناً كلما قار بت الحضارة أوجها حتى ينتهى المعار بأن يصير تصويراً ورسماً ، كما يمكن مشاهدة ذلك لو تتبعنا تطور تاج العمود ابتداء من العمود الدورى حتى العمود الكورنثي ؛ أو تتبعنا تطور المعار بوجه عام ابتداء من ڤنيولا ( في القرن السادس عشير) حتى فن الروكوكو مارين ببرنيني (أي

إلى نهاية القرن الثامن عشر). فإذا ما جاءت المدنية إنطفأ نور التزيين الحقيق واختفى معه الطراز العالى في الفن؛ واستحال الفن حينئذ إلى طائفة من القواعد الميتة والصيغ الجامدة الخالية من كل حياة . وهذا الانتقال يتمثل في نزعتين : النزعة الكلاسيكية ، والنزعة الرومانتيكية ؛ والأولى عبارة عن حماسة لنوع من التزيين مات من زمن بعيد وخلا من الروح ؛ والثانيــة تقليد حماسي ، لا لحياة ، بل لتقليد لحياة سابق ؛ فيحل « الذوق » المعارى محل « الطراز » المعارى ؛ ولن تعود تمة « مدارس » موجودة ، لأن كُلاًّ سيختار ما يشاء و يسير على أي منهج أراد . وتطغى على الفن فى جميــع أنواعه نزعة صناعية ، فيصبح فناً صناعياً خالصاً أعوزته الحياة وفقد كل روح وكل تاريخ ، كما هو ظاهر اليوم في عاذج السجاد الشرقي ، والآلات النحاسية أو المعدنية عامة من فارسية وهندية ، والفخار الصيني ؛ فهذه النماذج التي يحاول الفنان الغربي اليوم أن يتأثرها خليط مضطرب من أنواع الطراز المتباينة ؛ ومحاولة التأثر بها دليل على فقدانه لذاته وانعدام روح حضارته الحقيقية فيه ، فهي مظهر من أوضح مظاهر الأنحلال الروحي .

إنما لكل حضارة طرازها الخاص بها. وهذا الطراز هو

الذي يخلق الفنان ، وليس الفنان هو الذي يخلق الطراز . والطراز واحد في الحضارة الواحدة ، ومن الخطأ أن تعد الأدوار والمظاهر المختلفة لطراز واحد عدة أنواع من الطراز : فليس الروماني والقوطي والباروك والروكوكو والأمبراطورية كل منها طرازاً قائماً بذاته مستقلا ، كالطراز المصرى أو الصيني مثلا . إنما الطراز واحد ، وهو الطراز الغربي ، وما هذه كلها إلا مظاهر له . فالقوطي هو الطراز الغربي في طريق النضوج ، والباروك هو الطراز الغربي في طريق النضوج ، والباروك هو الطراز الغربي وقد بلغ أوج نضوجه .

ويظهر الطراز أول ما يظهر كتعبير، فيه الشيء الكثير من الخوف والتردد، عن روح قد بدأت تستيقظ ولا زالت تحاول أن تجد لها صلة بالكون، كما هو ظاهر في القاعات ذات القوائم التي تنتسب إلى ابتداء الأسرة الرابعة في الحضارة المصرية. و بعدذلك يبدأ ربيع الفن يرفرف بجناحيه على يبئة الحضارة، فتنتعش قواها، وتتوتر إمكانياتها، ويهتز فيها الخصب؛ وتأخذها ثورة من الحاسة فتندفع للتعبير عن نفسها في قوة وجرأة هائلتين، كما يشاهد في المعابد المغطاة بالنحت البارز التي تنتسب إلى الأسرة الخامسة المصرية، وفي الكاتدرائيات في العهد القوطى المتقدم، وفي الكنائس ذات القباب الضخمة في عصر قسطنطين بالنسبة إلى الحضارة العربية.

و فی هذا نری الروح قد شعرت بنفسها شعوراً قویاً ، وکونت لها لغة صورية كاملة يشع منها ضوء قوى ؛ وأصبح الطراز في طريقه إلى النضج التام ؛ وأتخذ الرمز أتجاهه الرائع نحو الأتجاه العميق. إلا أن الروح لاتلبثأن تثور على نفسها فتتنكر لما أنتجته من قبل ؛ واذا بالرمز الأعلى يبهت قليلا قليلا ، والرغبة في خلق. صور فوق انسانية ينضب معينها شيئًا فشيئًا ، ويستحيل الفن إلى فن هادىء علماني بعد أن كان فناً رائعاً يتمثل في المعار على وجه التخصيص. فيبدأ الفنان يساءل نفسه محاولا التعبير عن حالة التطور الروحي الجديدة التي يعانيها : فني مستهل عصر الباروك يثور ميكلنچلو على حدود الفن وهو يقيم بناء قبة القديس بطرس؟ وفي عصر چستنيان الأول ، حين أنشئت كاتدرائية أيا صوفيا والكاتدرائيات ذات القباب في رافنًا ؛ وفي ابتداء الأسرة الثانية عشرة المصرية وعلى رأسها الملك سيزوستريس. ثم تأتى أيام الحريف فتطبع الطراز بالطابع الشاحب الحزين ، وتشعر الروح بأنها أوشكت على النهاية ولم يعد لها غير إمكانيات قليلة للتحقيق: فيتصف الطراز بشيء من الحرية والضوء الهاديء، كما يظهر ذلك جلياً في الآثار المتخلفة من عصر سيزوستريس الشالث (حوالي سنة ١٨٥٠ ق . م) ؛ وفي الأكرو يول وأعمال فدياس

في عصر بريكاس ؛ وفي عهد الأمويين بالأبدلس في المبايي. المغربية ذات الأقواس على شكل نعل الحصان ؛ وفي موسيقي هيدن وموتسارت وتصوير ڤاتو، والآثار المعارية للفنانين الألمان فى درسدن وتوتسدام وڤينا . وأخيراً يأتى الشتاء فتموت الروح و يموت معها الطراز « فابن شعاءًا شاحباً كشعاع الأصيل يرف. على الصور الجوفاء الموروثة التي حييها بعض الفنانين لحظة على على نحوقديم أو على نحو فيــه الكثير من التلفيق : وتلك هي النهاية . وعالم الفنانين يسوده شيء قليل من الجد وشيء كثير من. الزيف . وهذه هي الحال التي نحن علمها اليوم : يعبث الفنان. طويلامع صور عنى عليها الزمان وفارقتها الروح، محاولاً أن ينشد فيها وهماً من الفن الحيي » .

والطرازالعالى فى الفن إنما ينشأ تبعاً لطبيعة الرمز الأولى الحاص بكل حضارة: فالطراز العالى فى الفن المصرى يعبر عن «الطريق» وما له من اتجاه نحو العمق ؛ والطراز فى الفن اليونانى يعبر عن «الجسم المنعزل الحاضر» ؛ وفى الفن العربى يعبر عن «الكهف» والسرداب ؛ وفى الفن الغربى يعبر عن «المكان اللانهائى » والسرداب ؛ وفى الفن الغربى يعبر عن «المكان اللانهائى » والبعد الشاسع . فلنتحدث قليلا عن كل طراز من هذه الطرزكى والبعد الشاسع . فلنتحدث قليلا عن رمزه الأولى الحاص .

أما الطراز المصرى في الفن فقيد بدأ بفعل خالق قوى لاشعوري استطاع أن يؤكد بواسطته ذاته منذ البدء، في مستهل الأسرة الرابعة ( ٢٩٣٠ ق . م ) « فتجر بة العمق الحية التي بها حُلَقت هذه الروح المصرية كونها الروحي ، قد تلقت مضمونها من عامل الأتجاه نفسه؛ فأصبح العمق في المـكان باعتباره زماناً متحجراً ، والبعد ، والموت ، والمصير نفسه يسود أسلوب التعبير ؛ وأصبح البعدان الحسيان الخالصان ، ألا وها الطول والعرض ، سطحاً إضافياً الغاية منه أن يضيّق طريق المصير ويجعله محدداً معيناً » ؛ فانك ترى النحت البارز على الجدران في المعابد يضطر الناظر إلى أن يتابع سطح الجدران في أتجاه معلوم بفضل ترتيبه على هيئة مجموعات متسلسلة ؛ والتماثيل المتتابعة تقوى ميل الرأبي إلى الأتجاه نحو البعد الوحيد المعروف عند الروح المصرية ، نحو القبر والموت.

و يمتاز هذا الطراز بأنه طراز معارى صرف ؛ ولهذا نراه قد خلا من الزينة المقصود بها التزويق خلواً تاماً : فلا يسمح بأى فن من فنون اللهو والتسلية مثل التصوير على الجدران والتماثيل النصفية والموسيق المنزلية . وهو من أجل هذا يختلف عن بقية الطراز اختلافا بينا . فان الطراز اليوناني ينتقل مع الطراز الأيوني

من المعار الحقيق الخالص إلى فنون التجسيم المستقلة ؛ والطراز الغربى ينتقل مع طراز الباروك إلى الموسيق ، فتسود لغة الموسيقى كل فن المعمار فى القرن الثامن عشر ؛ وطراز الأربسك ، فى الحضارة العربية ، ابتداء من عهد چستنيان وكسرى أنو شروان، يحيل صور المعمار والتصوير وفنون التجسيم إلى آثار من الطراز يمكن أن توصف بأنها صناعية .

والطراز المصرى تعبير عن روح كلها شهامة و بسالة ، ولذا امتاز بالرزانة والصولة في شيء من الصمت الرائع . « فكان. جسوراً على كل شيء ، ولكن في صمت وسكون » . بيما لو أُخذت طرازاً كالطراز الغربي ، سواء على صورة الطراز القوطي. أو طراز الباروك ، لوجدته صاخباً يعلن، بصوت عال يهز الأذان، انتصاره على المادة والقوى الكونية ؛ كما أنك لو تأملت الطراز اليوناني لتبينت شعور الفنان اليوناني بضعفه وعجزه وتسليمه بازاء القوى المهيمنة على الكون . وهذا الشعور بالعجز وما يتلوه من جبن وخور عند اليوناني تراه متمثلا في كل ماللروح اليونانية من آثار . فالنظارة في المسارح اليونانية يشعرون بالسمو الروحى وهم يتابعون مأساة بطل يعرفونه تمام المعرفة وقد صرعه المصير الذي لايرحم ، والذي لم يفكر البطل حتى في الوقوف.

أمامه ومقاومته ، بل مات صريعه فى ذلة وخضوع ؛ والأخلاق التى نادى بها الفلاسفة اليونانيون ترمى فى النهاية إلى الخلو من الانفعالات و إلى الطمأنينة السلبية التى يسمونها « الأتركسيا » والرجل اليوناني يتقهقر أمام الحياة ، حتى ولوكان فى هذا التقهقر قضاؤه على حياته ، ولذا كانت الحضارة اليونانية ، إلى جانب الحضارة الهندية ، الحضارة الوحيدة التى ارتفع فيها الانتحار إلى مرتبة الفضيلة الأخلاقية العليا ، ونظر إليه فى شىء من الاجلال والتقديس .

الهن اليوناني . وفي فنون التجسيم هذه يظهر الرمز الأولى واضحاً كل الوضوح ، فأنها تميل كلها إلى الظفر بالجسم الانساني المنعزل باعتباره خلاصة ما هو حاضر خالص موضوعي ؛ وتراها قد خلت تماماً من الاتجاه نحو العمق ، ولذا يبدو التمثال في مواجهة الناظر، أى أن الذي يقابل الناظر في التمثال هو الجبهة لا جانب الوجه . وفى كل الصور التي خلفها الفن اليوناني لا تجدأثراً للتعبير عن العمق عن طريق المنظور ، فهو فن خال من المنظور خلواً تاما. والطراز اليوناني طراز فقير في التعبير كل الفقر ، ولو قورن بالمصرى ظهر با زائه كأنه عدم روحي مطلق . فالتزيين عنده تافه ليس فيه جديد مخترع ؛ وأنواع فنونه التجسيمية يمكن أن تعد على الأصابع . وكل شيء عنده يرجع في النهاية إلى مسألة واحدة هي التناسب بين الأجزاء ، ولكن هذا التناسب نفسه ليس غير وسيلة للتخلص من المشاكل الفنية المعقدة ، أو بعبارة أصرح، للفرار منها والتقهقر أمامها. « فما يراعيه من نسب جميلة بين الثقل وحامل الثقل، والأبعاد الصغيرة التي تميز بها المعار اليوناني، كل هذا يعطينا الشعور بتخلص وفرار مستمر مرس الصعوبات الفنية ، وهي الصعوبات التي واجهتها الروح المصرية في وادي النيل بكل جرأة وجسارة ثم الروح الغربية بعد ذلك بزمان طويل

فى شىء من الشعور بالواجب ... لقد كان المصرى يشعر بالحب نحو الحجر الذى به شيد أبنيته الضخمة ، لأن الحجر يمثل شعوره بوجوب اختيار المشاكل العويصة المعقدة كل التعقيد ؛ أما اليونانى فكان يتهرب منه ، فلم يبحث معماره إلا عن المشاكل الهينة فى بادىء الأمر ، ثم توقف هذا المعمار توقفا نهائيا ». فاذا ما قارنا هذا المعار بالمعار المصرى ، وجدناه فقيراً فى تطور طرازه ، فلم تتجاوز أنواع هذا الطراز المعارى غير أشكال مختلفة للمعبد الدورى ؛ ومنذ اختراع تاج العمود ذى الطراز الكورنثى حوالى سنة ٤٠٠ لم يعد لهذا الطراز المعمارى كله وجود بعد ، وكل ما تلا ذلك ليس إلا تعديلات فى الصور الموجودة من قبل .

وقد قدر للحضارة العربية أن تقع تحت تأثير هذا الفن اليوناني عن طريق هذه الظاهرة التي تحدثنا عنها من قبل ، ونعني بها ظاهرة « التشكل الكاذب » . فقد انتشر الفن اليوناني المتأخر في هذه البقعة المركزية للروح العربية ، وهي البقعة الممتدة على شكل مثلث زواياه الرها ونصيبين وأميدا ، فالتقى بالروح العربية الناهضة وحاول إخضاعها كما حاولت هي الأخرى التخلص من هذا النير ، فكان تعبير الروح العربية عن نفسها التخلص من هذا النير ، فكان تعبير الروح العربية عن نفسها في هذا الصراع تعبيراً عن معارضتها للروح اليونانية بوسائل.

ونانية . فتغير الشعور بالمكان ، ولكن وسائل التعبير عن الشعور بالمكان ظلت كما هي يونانية . وكلما قوي شعور الروح العربية بذاتها، كلما بدلت قليلا قليلا من وسائل التعبير. فازدادت أهمية داخل المعبد شيئًا فشيئًا ؛ واستحالت صورة الأجنحة ذات الأعدة الحيطة في المعابد الدورية إلى صورة البناء ذي الجدران الأر بعة الداخلية؛ وتطور صحن الكبيسة المركزي فعاد أكثر أهمية؛ واستحالت الصومعة المحصورة إلى كاتدرائية، أو بتعبيراً دق الى بازليكة ؛ والبازليكة هي النوع المعارى الميز لظاهرة التشكل الكاذب. حتى إذا ما شعرت بذاتها شعوراً قوياً ، ولو أنها لم تستطع مطلقاً أن تتخلص من ظاهرة التشكل الكاذب ، بدأت تعبر عن رمزها الأولى، وهو الكهف، تعبيراً واضحاً: فوجهت عنايتها إلى السقف المقفل ، وزادت من أهمية الداخل ، وأخذت في إنماء رموزها الحاصة بها ، حتى استطاعت أن تصل إلى التعبير عن رمزها الأولى في أعلى صورة عن طريق القبة المركزية . وقد انتشرتالقبة المركزية أولافها وراء حدود الأمبراطورية الرومانية ثم مالبثت في بعد أن غزت بلاد الأمبراطورية الرومانية الشرقية، بل والأمبراطورية الغربية في أورباكا هو مشاهد في الكنائس ذات القباب في أور با. وكان ظهورها في أور با في جنوب فرنسا أولا؛ ولكن الروح الغربية القوية في البلاد الجرمانية استطاعت أن. تحول بينها و بين الدخول فيها ، وأنشأت بناء آخر يعارض البازليكة ذات القباب ، هو الكالدرائية بمعناها الدقيق ، وفيها عبرت الروح الفاوستية عن نزعتها نحو اللانهائي أجلى تعبير .

و إلى هذا المعار أضافت الروح العربية نوعاً خاصاً من التزيين هو الموزائيك، قصد به إلى أن يكون في خدمة المعار الديني ، كما هي الحال تماماً بالنسبة إلى الروح الغربية في إضافتها الألواح الزجاجية ذات الرسوم إلى الكاتدرائيات القوطية . ولكن وظيفة هذا النوع من التزيين يختلف بين كلا الروحين . فالتزيين. بالألواح الزجاجيــة ذات الرسوم يرمى إلى توسيع المــكان في. الكاتدرائية وجعله مكاناً لانهائياً عن طريق تسرب النور الحارجي إلى داخل الكاتدرائية ؛ أما المورائيك عاله من ألوان ذهبية يمحيل المكان إلى كرة سحرية فارغة على صورة الكهف. ثُم غيرت في طريقة إتصال العمود بغيره من الأعمدة أو بالسقف؛ فبعد أن كانت الروح اليونانية تر بط العمود بالأرشتراف بواسطة تناسب بين العمودي والمستعرض ، بين القوة الحاملة. والثقل المحمول، ربطت الروح العربية بين الأعمدة عن طريق قوس يناظر القبة تمام المناظرة ويمثل فكرة الكهف، كما أن.

الروح الغربية ستربط فيما بعد بين القوائم بواسطة القوس القوطي. ويظهر التعارض الشديد بين الروح العربية والروح اليونانية فيها فعلته الروح الأولى بالزخرفة بواسطة ورقة الأكنتة. فلو تأملنا تمثال ليزيب مثلا ورأينا كيف تحتفظ كل ورقة بكيانها المستقل وجسمها المنعزل المفرد المحصور ، استطعنا أن نفهم التغيير الهائل الذي أحدثته الروح العربية في الزخرفة بهذه الورقة . فانا نرى في الفن البيزنطي أن ورقة الأكنتة تنحل إلى شبكة من الخيوط غير المحدودة تملأ المسطحات كلها بطريقة غير عضوية ، كما هو مشاهد في كنيسة أياصوفيا. ثم أضيفت إلى ورقة الأكنتة وحدات زخرفية آرامية قديمة هي ورقة العنب وسعف النخل . وأخيرا ظهرت زخرفة أثارت انفعالا كبيراً غامضاً ، وتلك هي ما يسمى باسم الأر بسك «وهو فن مضاد للتجسيم كل التضاد ، خصم لكل صورة شخصية ولكل ما هو جسم . . . ولما كان هو نفسه خلواً من كل جسم، فانه يسلب الشيء جسِمه مغطيًا إياه بثروة هائلة من الزخرفة » ؛ وهو مميز خاص بالروح العربية وحدها . ولكنه انتشر فى أور با فانتظم الفن فى راڤنا والبندقية وغرناطة و بلرمه ، بل استمر تأثيره حتى توطدت دعأمم صور الفن التي أبدعتها الحضارة الجديدة الناشئة ، ونعنى بها الحضارة الغربية .

إلا أن الروح العربية ، تبعاً لنظرتها إلى المكان على صورة الكهف أو الكرة المفرغة ، لم تغير من فكرة النوافذ كما هي عند الروح اليونانية إلا تغييراً ضئيلا . فمع أنها زادت من النوافذ ، إلا أن الغاية منها لم تكن غاية فنية ، بل كانت غاية نفعية ، على شكل كوئى وخروق فى الجدران ، فلم يكن لها ، كما يقول دهيو ، فير دور سلبى فى المكان الداخلى السحرى ؛ وانما هى صورة من النفعة لم تتطور بعد إلى صورة من الفن ، أو بتعبير مبتذل ، هى خروق فى الجدران » .

وعلى العكس من ذلك نجد الروح الغربية قد جعلت للنوافذ أهمية كبرى ، خصوصاً فى الدور الأول من أدوار حضارتها ، حتى رفعتها إلى المكان الأول فى التعبير الفنى عن روحها ؛ لأنها وجدت فيها وسيلة من أحسن وسائل التعبير عن نزعتها نحو المكان اللانهائى ، نحو العمق البعيد ونحو اللامحدود . فعن طريق النوافذ الضخمة ذات الألواح الزجاجية يتسرب النور الباهر إلى داخل الكاتدرائية القوطية فتستحيل الأحجار إلى أشياء لا مادية متوثبة وكأنها فقدت خاصية سقوط الأجسام الثقيلة واندفعت متصاعدة نحو اللانهائية والمكان البعيد ؛ وتظهر الكاتدرائية كلها ، وقد غرت في فيض من النور ، وكأنها تحلق فى الفضاء

اللامحدود . و يختلط النور في تسريه بألوان الرسوم الموجودة على الألواح الزجاجية ، فيصبح نوراً ذا ألوان أو لوناً ذا نور ، فيعطى هذا كله للكاتدرائية خفة على خفة ، ويهبها جناجين تطير بهما في أجواز الفضاء اللانهائي. فالنور الذي تقذف به النوافذ هنا يختلف تمام الاختلاف عن ذلك النور الشاحب الحزين الذي تلقى به الكوة في داخل القبة في البازليكة فيضفي على الجدران ثقلا على ثقل ؛ فعلى الرغم من أن القبة في البازليكة تعطى في ذاتها شيئًا من الشعور بالخفة و بأنها تحلق فىالفضاء وتسمو علىالأرض وتنتصر على الثقل الجسماني ، إلا أن انعدام الضوء الساطع فيها ، وهبوط ضوء شاحب في داخلها كان من شأنه أن يزيل ذلك الشعور بالخفة ، وأن يميز طابعها من طابع الكاتدرائية القوطية تمام التمييز .

ولاين كانت كل روح قد اختارت نوعاً خاصاً من الفنون كل يعبر عنها أكل تعبير: فالروح المصرية اختارت المعار وبلغت القمة فيه ، والروح اليونانية اختارت فنون التجسيم وأشرفت على الغاية منها، فان الروح الفاوستية أو الغربية قداختارت الموسيقى لتكون النوع من الفن الذي يعبر عن رمزها الأولى أكل تعبير، لأن الموسيقى ، كما ذكرنا من قبل ، هي أصلح أكل تعبير، لأن الموسيقى ، كما ذكرنا من قبل ، هي أصلح

الفنون للتعبير عن اللانهائي . ولكن كانت المشكلة الكبرى. عند الروح الفاوستية في جعل الجسم الرنان لانهائياً حتى يستطيع أن يولد مكاناً رنَّاناً لا نهائياً . فبدأ العصر القوطى بتصنيف الآلات الموسيقية تبعاً للنغمات التي تصدر عنها ؟ ثم جاء الأوركستر فوسع من المكان الرنان ، ولم يعد للصوت الانساني غير مكان. ثانوي بالنسبة إلى بقية الأصوات. وحينئذ بدأ الفنانون يميزون بين الآلات التزيينية والآلات الأساسية؛ ونشأ من التتابع النغمي والتزيين أنواع من التعبير الموسيقي أهمها توازن الألحان. وتكرار اللحن الواحد ( وهو ما يسمونه « الفُوجا » ) الذي بلغ أوجه على يد باخ الموسيقى الألمانى العظيم ، وتمثلت صور التعبير في الأنواع المختلفة للسوناتات والتلاوات والسيمفونيات. والمشاهد في هذا التطور أن الموسيقي تصبح شيئًا فشيئًا لا جسمية تعبر عن. حركة مستمرة وتحاول أن تغزو المكان الرنان اللانهائي. وكان اختراع الآلات الموسيقية في اطراد مع هذا التطور، فارتفعت الموسيقي الغربية إلى أعلى درجات التعبير عن أسرارها عن طريق اختراع الكمان ، فإن هذه الآلة أنبل آلة اخترعتها أو هذبتها الروح الفاوستية ، و إن هذه الروح لم تعان أسمى لحظاتها ولم تبلغ أوج شعورها القدسي إلا في سوناتات الكمان ورباعيات الأوتار ـ وأخيراً وصل الفن الموسيقى الغربى أعلى درجة قدر له بلوغها في الموسيقى المنزلية (أو موسيقى الغرفة) ففيها أعلى تعبير عن المكان اللانهائي الذي هو رمزها الأولى.

وقد سادت الموسيقى الفنون الغربية كلها ، فأصبحت الفنون ابتداء من المعارحتى التصوير تخضع للغتها الشكلية ، حتى لا يستطيع الانسان أن يعبر عن شعوره الجمالى بإزاء تمثال أو صورة زيتية تعبيراً دقيقاً إلا بلغة موسيقية ، وأصبح بقال عن الألوان إن لها نغمة أو نبرة كما يقال عن النغات إن بينها فروقاً تدريجية كفروق الألوان التدرجية سواء بسواء . والمعمار نفسه عاد الفنان يراعى فيه الانسجام النغمى بين السقوف والجدران وصفوف الأعدة . وهكذا أصبحت لغة الموسيقى لغة التعبير في كل فن ، مما يكشف جلياً عن الرمز الأولى للروح الفاوستية ، رمز المكان اللانهائي ذي البعد العميق أو العمق البعيد .

بل يظهر هذا الرمز الأولى واختلافه فيا بين الحضارات في اختيار أو بالأحرى تفضيل بعض الألوان على بعض في التصوير. والنقاد قد لاحظوا منذ زمن بعيد أن الفن اليوناني ذا الطراز الأصيل قد اقتصرعلى الأصفر والأحمر والأسود والأبيض، وخلا تماماً من الأزرق و بخاصة من الأزرق الساوى. ولكنهم

لم يستطيعوا أن يكتشفوا العلة في هذا الاختيار بل اندفعوا يضربون أخماساً لأسداس ويفترضون فروضاً مضحكةمن أشهرها أن اليوناني أعمى عن بعض الألوان . فجاء اشينجلر وكشف عن العلة الحقيقية بأن حلل الخصائص الروحية للألوان الرئيسية تحليلا عميقاً بديعاً . فقال إن الأزرق والأخضر ألوان السهاء ، والبحر، والسهل الخصيب، وظلال الظهيرة في البلاد الحارة، والمساء والجبال البعيدة ، فهي ألوان جوية في جوهرها ، ألوان باردة تسلب الأشياء أجسامها وتثير الشعور بالمسافة والبسد واللانهاية . والأزرق هو لون المنظور وعلى صلة وثيقــة بالظل والظلام والأشباح . ولهذا كان الأزرق والأخضر ألواناً عالية ، روحية ، لامادية . أما الأحمر والأصفر فعلى العكس من ذلك ها ألوان المادة ، وما هو قريب ، وما هو دموى . والأحمر هو اللون الخاص بالشهوة الجنسية ؛ ولهذا كان هو وحده الذي يؤثر في الحيوان من بين الألوان كلها ، والأحمر والأصفر ألوان شعبية ، هما ألوان الجمهور والأطفال والنسوة والمتوحشين ؛ ولهذا كانا ألوان الاجتماعات الصاخبة والسوق والأعياد الشعبية والحياة الساذجة الخاليـة من الهموم . بينما الأزرق والأخضر ألوان الوحدة والهم، وارتباط اللحظة الحاصرة باللحظة الماضية واللحظة

المستقبلة ، والمصير باعتباره خضوعاً باطناً ذاتياً للكون . و إذا اختلط الأحمر بالأزرق تكون عنهما اللون البنفسجى وهو لون النسوة اللائى أصابهن العقم ورجال الدين الذين يحيون حياة العزوبة . والحلاصة أن اللون الأزرق لون العمق والبعد ، واللون الأحمر لون السطحية والقرب ؛ الأول لون الماضى والمستقبل والحاضر معاً ، والثانى لون الحاضر فحسب ؛ أحدهما وهو الأزرق روحى ، والآخر مادى ؛ الأزرق «عدم ساحر» كما يقول جيته ، والأحمر جسم نفاذ .

ومن هذه الحصائص نستطيع أن نتبين بكل جلاء لماذا تجنب اليوناني في تصويره اللونين الأزرق والأخضر ، بيما ألح الفنان الغربي في استخدام هذين اللونين في التصوير بالزيت . وغالى في ذلك وتفنن في استخراج فروق دقيقة داخل الأزرق والأخضر منفصلين أو ها متحدين معا . وتجلى إبداعه إلى أعلى درجة في المزج بين هذين اللونين فأصبح مزيجهما الأساس لما يسمونه باسم المنظور الهوائي في مقابل المنظور الحطى ، والأول يتمثل في المنظور في طراز الباروك والثاني في المنظور في طراز عصر الهضة . ونحن نجده في ازدياد في ايطاليا ، لدى ليوناردو وجور تشنيو والباني ؛ وفي هولنده ، لدى رويزدائل وهو بها ؛

مونجده على وجه التخصيص فى فرنسا عند كبار المصورين الفرنسيين من بوسان وكلود لوران وڤاتو حتى كورو.

أما اللون السائد في التصوير العربي فهو اللون الذهبي، وهو لون من شأنه أن يخرج بالانسان من الواقع الأرضى ويرفعه إلى السهاء أو الجنة التي تصورها أصحاب الأديان في الحضارة العربية. وهذا اللون الذهبي ليس لوناً بالمعنى الصحيح ، لأن الألوان كلها طبيعية ، نشاهدها في الطبيعة ، بينما اللون الذهبي لا يشاهد مطلقاً في الطبيعة ، فهو لون خارق للطبيعة . ومن هنا اختارته الحضارة العربيـة: فهو يمثل الرمز الأولى لهذه الحضارة ونعني به شعور الرجل العربي بأن كل حادث تعبير عن قوى خفية يخترق جوهرها الروحي الكهف الكوني ، نظراً إلى أنه لون خارق للطبيعة فيحسن التعبير وحده عن القوى الخفية الخارقة للطبيعة ؛ كما أنه يذكرنا بالرموز الأخرى التي اختارتها هذه الحضارة من علوم الصنعة والكابال وحجر الفلاسفة والكتاب المقدس والأركبسك والشكل الباطني لقصص ألف ليلة وليلة . والحلاصة أن « اللون الذهبي البراق يسلب المنظر والحياة والأجسام وجودها المموس». خهو اذن لون يبعث الحُلم بالقوى الخفية التي تهيمن على قوانين العالم المادي في داخل الكهف الكوني .

وليس هذا فحسب، بل يتطور التنوع في الألوان المختارة عند حضارة من الحضارات تبعاً لتطور روح هذه الحضارة. فالتصوير في الحضارة الغربية التي اختارت اللونين الأزرق والأخضر يبدأ أولا باللون الأزرق كما يشاهد جلياً في لوحات ليوناردو ؛ وكلُّما تطورت الروح كلما زاد مزجها اللون الأزرق باللون الأخضر وتنوعيها لها باشرابهما بالأبيض والرمادي والأسمر، وأول أثر لهذا المزج الأخضر القاتم الذي نجده قد بلغ درجة عليا من القدرة على التعبير عن المكان اللاتهائي والمصير في « ليالي » جرينڤلد (المتوفى سنة ١٥٣٠) . وهذا اللون الأخصر القاتم بتأثير الأزرق يفترض ، لكي يحدث كل تأثيره ، أمكنة مقفلة يعرض فيها ، بعكس اللونين الأحمر والأصفر اللذين يعرضان في الأماكن العامة و ممتاز بجلاله الصامت ، بعكس الألوان اليونانية الصافية . ثم بلغ التعبير بالألوان أقصى درجة بلغها فى الحضارة الغربية حينها استعمل اللون الأسمر . وكان استعماله متأخراً حوالي نهاية القرن السادس عشر ، فلم يفرض نفسه على فنانى فيرنته القدماء ، وخلا من لوحات دِيْررَ (المتوفى سنة ١٥٢٨) وهولبَيْن (المتوفى سنة ١٥٤٣). وهو لون رمزي إلى أعلى درجة ، به ختم الصراع بين المكان و بين المادة ، وقضى على المنظور الخطى السائد في

طراز عصر النهضة ، وفني الوجود الملموس للعالم المحسوس في الفضاء الفسيح ، واختفى الخط المحدِّد ، فكان من شأن هذا كله أن يفتح النظر على آفاق لا نهائيـة ومكان غير محدود ؛ وأن يسلب الأجسام وجودها الحسى ؛ وأن يشعر بالعمق البعيد أقوى شعور؛ وأن يحيل المكان إلى رمز للاتجاه الخالص، ولهذا كان لوناً تاريخياً مادام يعبر هكذا عن الزمان . مكأن اللون الأسمر إذن اللون المعبر عن الروح الغربية أحسن تعبير في الدور الأعلى الذي بلغته ، ولهذا لم تعد الألوان الأخرى غير ألوان مساعدة لهذا اللون فحسب. و إذا كانت الموسيقي تعبر بلغتها عن التصوير، فان التصوير بألوانه يعبر أيضاً عن الموسيق . ولذا أمكن التعبير عن تطور الموسيق بحسب تطور الألوان ، فيقال عن موسيقي باخ وهيندل إن لها لوناً أخضر قاتماً ، وموسيقى بيتهوفن الخاصة بالآلات الوترية إن لونها أسمر ، ومن هنا جاز لنيتشه أن ينعت موسيقي بيزيه بأنها موسيقي سمراء .

والآن ، أرأيت إلى الرمز الأوّلى وقد تجلى فى فن كل حضارة حسب طبيعة هذا الرمز ? أرأيت إليه وقد طبع بطابعه طراز الحضارة الخاص ، مهما تطور هذا الطراز وتنوع ، ومهما اتخذ من صور جديدة للتعبير ؟ أرأيت كيف تستطيع العين المرهفة النظرة ، النفاذة إلى أعمق الأعماق ، أن تميز من خلال المظاهر المتعددة للفن هذا الرمز الأوّلية عند روح كل حضارة ؟

و إنها لتستطيع أيضاً أن تتبين وراء المذاهب الروحية الصادرة عن كل حضارة فى تصورها للروح وملكاتها ، والكون والقوى السائدة فيه ، والانسان وسلوكه ، الرمز الأولى لهذه الحضارة .

فتصور اليوناني للروح صادر مباشرة عن رمزه الأولى، رمز الجسم المنعزل الحاضر، رمز الوجود على صورة نقط يسود ينها الانسجام، والمكان على هيئة المكان الاقليدي. فالروح عنده جسم روحي مكون من أجزاء بينها انسجام جميل. وهذا التصور في تعارض تام مع تصور الغربي للروح. فالروح عند الغربي مكان روحي ذو إرادة متجهة أو قوة روحية تسودها الغربي مكان روحي ذو إرادة متجهة أو قوة روحية تسودها إرادة ذات اتجاه. الروح كما يتصورها اليوناني في سكون، أما الغربي فيتصور الروح في حركة ؛ الأولى، على حد تعبير لغة الرياضيات، مقدار، والثانية دالة.

حتى إذا ما اتصلت هذه الصورة اليونانية للروح بالروح العربية تبددت ملامحها وفقدت طابعها قليلاً قليلاً. فنراها شاحبة

لدى الرواقيين الذين كانت الغالبة من رؤسائهم من أصل شرقى آرامى خصوصاً فى الدور الأخير من النزعة الرواقية ؛ ولا نكاد نجدها بعد عصر الامبراطورية الرومانية إلا كذكرى لصورة مضت.

أما صورة الروح عند الحضارة العربية فتحمل طابع الثنائية المطلقة ، لأن الروح عندها مكونة من جوهرين أصليين سحريين ها : الروح والنفس . والصاة بين كلا الجوهرين ليست صلة الدالة والرابطة الحركية كما عند الروح الغربية ، بل الصلة بينهما صلة لا يمكن أن تسمى إلا بأنها صلة سحرية قريبة الشبه بالقوى الخفية الخارقة . وهذه الصورة العربية للروح نجدها الأساس لكل التصورات المتعلقة بالروح ، التي ظهرت فيا بين السنة الأولى للميلاد والسنة الثلاثمائة بعد الميلاد بوجه خاص : فنجدها في انجيل يوحنا وعند الافلاطونية المحدثة والمانوية ، وفى المجيل يوحنا وعند الافلاطونية المحدثة والمانوية ، وفى الأبستاق والتهود .

ذلك أن الروح العربية تمير تمييزاً واضحاً دقيقاً بين جوهر يسرى خلال الجسم، وبين جوهر آخر يعارضه من حيث القيمة والمرتبة جوهر مجرد آلهي، هابط من الكهف الكوني على الانسانية وهو الأساس في الاجماع المتحقق بين المشاركين فيه. وهذه

«الروح» هي التي تهيب بالعالم العلوى وتدعوه، و بواسطة هذه العالم تنتصر على الحياة الصرفة، على «اللحم»، «على الطبيعة». والناس ينقسمون تبعاً لذلك إلى قسمين: روحانيين ونفسانيين؛ الأولون يسودهم الجوهر الآلهى، والآخرون يسودهم الجوهر الألمى، والآخرون يسودهم الجوهر الأرضى. فنرى القديس بولس يميز بين جسم روحاني وجسم نفساني؛ وأصحاب الغنوص يقولون بنوعين من الوجد الصوفى وجد جسماني، ويفرقون بين نوعين من الناس عكو يين وسعنلين. فالمسيح تجسد للروح؛ وآل يعقوب كلهم روحانيون علويون.

والتضاد بين الروح و بين النفس هو التضاد بين السهاء و بين الأرض، بين النور و بين الظامة ، هذه قريبة الصلة بالجسم والأرض والسفلى والشر ، وتلك فيض من الله والعالم العلوى والحير . إذا هبطت الروح على الانسان أشاعت فيه البطولة (مثل شمشون)، والغضب المقدس (ايليا) ، والنور الذي يهب القاضى القدرة على الحكم الصحيح (سليان).

والنفس متعددة ، فلكل فرد نفسه الخاصة ؛ أما الروح فواحدة في كل مكان ، فلا يملكها الفرد ، بل يشارك فيها فحسب الأنها نور بسيط يتنزل من أعلى فيربط الذين يشاركون فيه

برباط واحد ، هو رباط الاجماع في الأمة أو الملة . وهذا الشعور الأولى يميز الروح العربية تمييزاً تاماً عن جميع الأرواح الأخرى ، وقد ظلت محتفظة به حريصة على توكيده في كل مظاهرها الروحية ، على الرغم مما غزاها من تأثيرات وفدت عليها من الحضارات المجاورة لها ، وهي تأثيرات عديدة نظراً لموقع الروح العربية المتوسط بين بقية الحضارات . مما جعل لها وحدة تامة قوية ابتداء من أشعيا وزرادشت حتى الاسلام .

« و بيما يشعر الرجل الفاوستي بأنه ذات وقوة ذاتية تتحكم حتى في اللانهائي ، وبينها الرجل الأَيْلُوني يشعر بأنه جسم بين. أجسام عدة يقف وسطها منعزلا عنها ؛ نجــد الرجل السحرى لايشعر بوجوده الروحي إلا باعتباره جزءاً من روح كبرى تنزل من أعلى على كل المشاركين فها وتظل هي هي واحدة دائمـاً . فهو باعتباره جسما ونفســاً هو هو ذاته ولاينتسب إلا إلى ذاته . ولَكُن يظل فيه باقياً دائماً شيء غريب أجنبي عنه وعال عليه ، ومن أجل هذا لايشعر هو ومعتقداته ومعارفه بنفسه إلا باعتبارها عضواً في إجماع يمنع الضلال لأنه صادر عن القوة الآلهية ، ولكنه يمنع أيضاً الفرد أو الذات من أن يكون في مقدورها أن تضم قيما » ؛ لأن كل قيمة يضعها الفرد ستكون صادرة عن الحكم

الفردى ، و بالتالى عن النفس ، وكل مايصدر عن النفس باطل وشروغير جميل. « و بينما الرجل القديم يواجه آلهته مواجهة جسم لأجسام ؟ و بينما الذات الارادية الفاوستية تشعر بفعل الذات الآلهية العظمي في كل مكان ، وهي ذات آلهية على الصورة الفاوستية الارادية ؛ نرى الرجل العربي السحري يتصور الآله على صورة قوة سحرية غامضة مقامها في عليين ، تغضب أو ترضي كما تهوى وتشاء ، وتمنح لطفها وفضلها لمن تريد ، وتهوى في أعماق الظلام أو تسمو بالروح إلى النور » . فثمة هوة هائلة إذن تفصل بين الله وبين الانسان الفرد . ومن هنا جاءت الحاجة إلى وسيط يتوسط بين الاثنين ، وهذا الوسيط هو ما عبرت عنه الروح العربية بلفظ « لوغوس » أو الكلمة . « ومعناها أن روح الله . « وكلمته» المثلة للنور ورسول الخير ، قد انفصلت من هذا الآله الذي لايمكن الوصول اليه وأصبحت على اتصال بالانسانكي تسمو به وتملأه وتمنحه الخلاص » . وفكرة الوسيط هذه قد وجدت في كل الأديان الصادرة من الحضارة العربية : نراها في فكرة روح اهما مزدا ؛ وعند الكلديين في تفرقتهم بين الله و بين كلمته ، وفي التعارض بين مَرْدوخ ونابو ؛ وتظهر قوية ذا أثر خال في كل النبوءات الآرامية ، وانتقلت بواسطة فيلون و يوحنا

ومرقيون إلى المذاهب التَمودية ، ومن هنا إلى كتب القباله مثل سفر الحَلق وسفر زُكُمر (أى النور)، ثم في الابستاق (الاڤستا)، وأخيراً في الاسلام . فإن الاسلام ، على الرغم من أنه دين توحيد مطلق ، لم يقو على مقاومة دخول فكرة الوسيط فيه ، فأصبح النبي ينظر اليه باعتباره عقلا أول أو نوراً أول . واختلفوا في الصورة التي صوروا الكلمة بها: فتارة صوروها على صورة الطاووس ، وطوراً على صورة النور أو العقل الأول . وقد كان. للطاووس دور خطير في تصاوير هذه الأديان العربية: فهو رسول الله والروح الأولى عند المندائيين ؛ وهو رمز الخلود في الرسوم المنقوشة على النواويس المسيحية القديمة ؛ وكانت اليزيدية تعبد اللوغوس على صورة الطاووس .

وهدذا التمييز الجوهرى بين الروح و بين النفس قد غزا الحضارة الغربية كذلك عن طريق التأثير الاسلامى ، واليهودى بنوع خاص ، بعد أن صاغ الفلاسفة العرب هذا التمييز صياغة علمية دقيقة . لذا براه عند واحد من آخر الممثلين للنظرة السحرية العربية للكون ، وهو اسپينوزا . فان مذهبه متأثر كل التأثر بالروح العربية السحرية ، ولو أنه صبغه بصبغة غربية . « وهذا بالروح العربية السحرية ، ولو أنه صبغه من فكرة القوة كا

هى عند جليو وديكارت. فهذه الفكرة مركز الثقل فى صورة ديناميكية للكون ، ولهذا ظلت غريبة عن الشعور الكونى السحرى» . كما نرى هذا التمييز أيضاً عنداً صحاب النزعة الرومانتيكية الألمان الذين استهوتهم التصاوير والتهاويل ذات الطراز العربى اليهودى ، وأغرتهم بتقليدها لما فيها من غوض وظلمة ، أى عق فما يظنون .

وكانوا في هذا يناقضون الروح الفاوستية ، وروح حضارتهم التي تتصور الروح باعتبارها ذاتاً تسودها إرادة متجهة، وقوة لا ترجع لغير نفسها ولديها القدرة على اللانهاية . فالماكة السائدة بين ملكات الروح كما تتصورها هذه الحضارة هي الارادة، والروح هي « الأنا » المطلق . « وهذا « الأنا » هو الذي نراه ينبثق من المعمار القوطي ، وقم الأبراج ومساند الأبنية أنواع من « الأنا » ، والأخلاق الفاوستية كلما إذن « تصاعد » : إكمال الأنا ، والفعل الأخلاقي في الأنا ، وتبرير الأنا عن طريق الاعان والعمل ، واحترام « الانت » الخاص بالجار بسبب الأنا الخاص بي وسعادته ، من توما الأكويني حتى كنت ، وأخيراً ، التصاعد الأعلى: خلود الانا . وفي هذا تتعارض الروح الروسية معالرو ح الغربية أشد التعارض . فالروح الروسية ، ورمزها الأولى هو السهل الفسيح ، تميل إلى افناء « الانا » في الكون الأليف الأفقى ، وكل ما يرتبط « بالانا » أو يصدر عن « الأنا » ضلال و باطل. فالرجل الروسي شيء من الأشياء لا اسم له يميزه فني في المجموع ، في « نحن » ؛ وما يصدر عنه من خطأ فانما هو خطأ الكل، بل هو يعتبر من الغرور والخيلاء أن ينسب المرء خطيئة إلى نفسه باعتبارها خطيئته هو وحده . ويتفق مع الروح الروسية في نظرتها هذه إلى « الانا » الروح العربية كما هو واضح مما قلناه عن تصور هذه الروح للروح منذ حين ، وقد عبرتعنه أُجلي تعبير في قول المسيح (لوقا ؛ ١٤، ٢٦): « إذا أتى إلى أحد الناس ولم يبغض أباه وأماه وزوجه وأبناءه واخوته واخواته ، وخصوصاً وقبل كل شيء ذاته الخاصة ، فلن يكون من بين. تلامیدی » ، ومن هناسمی نفسه باسم « ابن الانسان»، والأدق أن يترجم قوله « بابن الناس » ، لأنه يقصد من هـ ذا النعت أن ذاته فانية في الناس وليس لهاكيان مستقل مشعور به على هذا الأساس.

كذلك اليوناني يتصور الروح خالية من الارادة ، وهذا واضح كل الوضوح من فكرة المصير عند اليونانيين كما عرضناها في القسم الأول من هذا الكتاب ، ومن رمز العمود الدورى ؟

ولهذا فانها خالية أيضاً من الاتجاه خصوصاً وأنها متعلقة كلها بالحاضر ، بينها فكرة الاتجاه تملأ تصور الروح عند الغربي وتمثل قواها مندفعة بقوة نحو اللانهائي والبعيد . ومن فكرة الارادة ذات الاتجاه نشأت صورة المكان لديها : فالمكان اللانهائي هو بعينه تعبير عن الارادة ذات الاتجاه ؛ لأن هذا الملكان ليس امتداداً خالصاً ، ولكنه امتداد إلى بعيد ، هو قوة وانتصار على المحسوس الصرف ، وتوتر ونزوع ، وهو إرادة قوة روحية تتجه نحو اللانهائي .

وهذه الارادة المتوثبة إلى اللابهأنى هي التي عبرت عن نفسها في التصوير عن طريق المنظور ؛ وفي الفزياء الرياضية بواسطة فكرة الكمية المتجهة ؛ وفي ما بعد الطبيعة بالميل المستمر إلى جعل الأشياء خاضعة للروح عن طريق المتناقضات التصورية مثل الظاهرة والشيء في ذاته ، والارادة والتمثيل ، والأنا واللاأنا وهي متناقضات ديناميكية تكشف عن إرادة القوة في الروح عند الرجل الفاوستي ومحاولة إخضاع كل شيء لهذه الارادة ، وفي نظرية المعرفة بواسطة الذات التي تخلق الموضوع ؛ وفي الفزياء عامة عن طريق فكرة الطاقة والجاذبية والتأثير من بعيد. وفي الأخلاق تتجلي هذه الارادة إلى أعلى درجة . « فكل وفي الأخلاق تتجلي هذه الارادة إلى أعلى درجة . « فكل

شيء في الأخلاق الغربية اتجاه ، و إرادة قوة . وتأثير إرادة من بعيد . والاتفاق في هذه المسألة بين لوتر ونيتشه ، والبابوات واتباع دارون ، والاشتراكيين واليسوعيين ، اتفاق تام » . ومن هنا أيضاً كانت هذه الأخلاق أخلاق واجب ، لا أخلاق سعادة : كل أقوالها أوامر مطلقة لهجتها دائمًا « يجب أن تفعل. كذا » ؛ بعكس الأخلاق اليونانية التي لم تكن تفهم من الأمر في الأخلاق شيئًا ، ولذا كانت تقف موقف عدم الاكتراث بالنسبة إلى أفعال الآخرين وأفكارهم ، ولا تحاول أمرهم بشيء، ولا يعنها صلح الآخرون أم لم يصلحوا ، فلم يظهر عند اليونانيين مصلح واحد بالمعنى الدقيق لكامة مصلح ، أي شخص يشعر شعوراً عنيفاً قوياً بوجوب تغيير أحوال الناس كما يراها ، ويعذبه و يملأُه بالقلق والبلبال أن يرى الناس على هذه الأحوال . وما هنالك من تعارض بين شو پهور ونيتشه ، من حيث أن الأول ينكر إرادة الحياة والثاني يؤكدها ، لا أهمية له في هذا الباب ، لأن هذا التعارض ظاهرى سطحى فى الواقع ولا يمس الجوهر فى شيء وهو أن شو بنهور كنيتشه سواء بسواء يشعر في الكون كله بوجود إرادة وحركة وقوة اتجاه . ومن أجل هذا كلــه كانت الحياة في نظر الغربي معناها النضال والسيادة والانتصار: الانتصار

المطلق والسيادة التامة التي لا تعرف المساومة ، لأن إرادة القوة لا تعرف المسامح كل التسامح لا تعرف التسامح كل التسامح لأن التسامح جزء من فكرة الطمأنينة السلبية (الأتركسيا) التي هي المثل الأعلى للاخلاق عند اليونان.

ولو قارنا المثل الأعلى للفضيلة عند الغر بى واليوناني لظهر لنا بكل وضوح ما هنالك من تعارض قوى بين الروح الفاوستية والروح الأيلونية: فالفضيلة عند الغربي فضيلة رجولة وقوة ، وهي تلك التي سماها نيتشه باسم « الفضيلة اللاأخلاقية » وسماها عصر الباروك الاسباني « العظمة » ، وعصر الباروك الفرنسي « عظمة الروح » ؛ أما الفضيلة عند اليوناني فهي فضيلة نسوية إلى أبعد حد ، مثلها الأعلى التمتع والصفاء الخالى من الانفعال والطمأنينة السلبية . وعظاء الرجال كما تصورهم نيتشه حيوانات مفترسة شقراء كلها قسوة وشدة ، أما عظاء الرجال كما تصورهم اليونانيون فيمتازون يالأنوثة والرخاوة واللين « فبريكلس وثمستوكلس ذوا طبيعة رخوة . والاسكندر حالم لم يستيقظ مطلقا من حلمه ، وقيصر سياسي بارع ، وهانيبال ، هذا الأجنبي ، كان « الرجل » الوحيد من هؤلاء » ، بينما كان رجال الحضارة الغربية رجالا هائلين ضخاماً ابتداء من كبار الامبراطرة السكسونيين والفرنجة

والاشتوفنيين ، مارين برجال عصر الهضة الذين وجدفيهم نيتشه المثل الأعلى لحيواناته المفترسة الشقراء ، وبالغزاة الاسبانيين ، حتى نصل إلى ناپليون و بِسمر ك وسيسل رودز فاتح افريقية . ومهما اختلفت الأوضاع الاجتماعية التي يشغلها عظاء الرجال الغربيون فانهم جميعاً يمثلون هذا الطابع ، طابع الارادة النوية والرجولة والسيطرة : فكبار القواد الذين يمجدهم نيتشه لا يختلفون في شيء من هذه الناحية عن كبار رجال الأعمال الذين أشاد بهم برنود شو في رواياته ووجد فيهم طابع الانسان الأعلى .

فلكل حضارة إذن شرعة قيمها الأخلاقية الخاصة بها وحدها لأنها صادرة عن روحها الخاصة وممثلة لرمزها الأولى ، « وليست هناك إذن أخلاق إنسانية عامة » . إنما لكل حضارة طرازها الأخلاق ، كما لها طرازها في الفن ؛ وهذه الأخلاق الصادرة عنها صادقة دائماً في داخل اطار هذه الحضارة ، أما خارج هذا الاطار فانها باطلة دائماً . وإذا كان طراز الفن يتطور على سياق خاص محدود في كل حضارة ، فكذلك طراز الأخلاق يتطور على مر أدوار الحضارة حسب نظام ثابت يقابل نظام تطور الطراز في الفن . ورموز الفن التعبيرية هي أيضاً رموز الاخلاق التعبيرية و فتحويل القبة السحرية العربية الى قبة روسية بما لها من رمز

هو السقف المسطح ، ومعار المنظور الصينى بما له من أروقة متداخلة ، و برج الكاتدرائيات القوطية ، كل هذه رموز على أخلاق صادرة عن وعى حضارة معينة ، ووعى هذه الحضارة وحدها » .

والفلسفة كالأخلاق تابعة لروح الحصارة التي تنشأ فيهما « فليس ثمة فلسفة عامة ، إنما لكل حضارة فلسفة خاصة بها وحدها ، تكوّن جزءاً من تعبيرها الرمزي الكلي، وتمثل في وضعها للمشاكل ولمناهج الفكر تزيينا روحياً علىصلة قربى وثيقة بذلك التزيين الخاص بالمعمار وفنون التجسيم » . ولهذا فان المهم في تاريخ الفلسفة ليس معرفة ما وصل اليــه المفكرون في داخلُ مدارسهم من «حقائق » ، بل المهم أن نعرف طريقة وضعهم للمشاكل وكيفية اختيارهم لها والصورة التي صاغوا هذه المشاكل عليها ؟ فلا تعنينا الاجابة بقدر ما تعنينا الأسئلة . وذلك لأن الفلسفة في كل حضارة لا تختار المشاكل الفلسفية في حرية ، بل تختار من المشاكل تبعـاً لطبيعة روح الحضارة « فليس تمة مشاكل أبدية خالدة ، بل مشاكل توضع وتحس حسب وجود معين » . أي أن روح الحضارة خاضِعة في اختيارها لضرورة مطلقة . ولا معنى لمشكلة من المشاكل إلا داخل إطار الحضارة

التي نشأت فيها ، أما خارج هذا الاطار فلا معنى لها على الاطلاق ونقصد بالمشاكل هنا المشاكل الحية الصادقة التي تعبر عن فلسفة حقيقية في الوجود ، لا هذه المشاكل الفقهية الصادرة عن فلسفة مكتبية وأبحاث أكاديمية .

وأول ما تبدأ الفلسفة فيحضارة من الحضارات تكون« أختاً للمعار العالى وللدىن ، وصدى روحياً لتحرية حية ميتافيزيقية قوية يقصد بها إلى توكيد العلية المقدسة للصورة الكونية التي أدركها الايمان ، توكيداً يقوم على أساس النقد العقلي ». فتأخذ عن الدىن لغته فىبادىء الأمر بل وتستقى منه الكثير منالقولات وَالْأَفَكَارِ . والفلاسفة في هذا الدور رجال دين إن في الوظيفة أو في الروح ، كما هو مشاهد في بدء العصر القوطي في الحضارة الغربية وفى عصر هوميروس في الحضارة اليونانية وفي القرون الأولى للمسيحية في الحضارة العربية . ولكنها تستقل عن الدين شيئاً فشيئاً ويكمون تطورها عبارة عن صراع قوى للتحرر من سلطان الدين. فتصبح قليلا قليلا مدنية علمانية ، وهذا ماتراه في عصر الباروك وفي عصر الفلسفة الأيونية بالنسبة إلى الحضارتين الغربية واليونانية . وفي هذا الدور نجد « الروح المدنية تتحول إلى صورتها هي نفسهاكي تتحقق من أنه لاشيء غير نفسها يكن أن يكون

مصدر المعرفة . ولهذا يتدخل الفكر الفلسفي ابتداء من هذه اللحظة في المنطقة القريبة من الرياضيات العليا ، وبدلا من أن تجد رجال دین ، نجد رجال دنیا وسیاسیین وتجاراً ومخترعین ، امتحنوا في مواقف حاسمة ومهمات خطيرة ، وكان « تفكيرهم في التفكير » قائماً على أساس تجر بةللحياة عميقة» ، وهم هذه السلسلة التي تمتد من طاليس حتى بروتاغورس في الفلسفة اليونانية ،ومن بيكون إلى هيوم في الفلسفة الغربيـــة . ويلي هؤلاء أرسطو وكُنْت ، و بعدها تبدأ فلسفة المدنية ، بعد أن انتهت فلسفة الحضارة بهما . والمشكلة الرئيسية التي يدور من حولها البحث الفلسفى في هذا الدور الثاني السابق على دور المدنية مباشرة هي مشكلة المعرفة التي تأخذ صورتين : صورة دينية ، وصورة عقلية.

أما فى دور المدنية فالمشكاة الرئيسية هى المشكلة الأخلاقية: فتتجه الروح، وقد أصبحت روح المدينة العالمية وفقدت قواها الخصبة الحالقة، إلى البحث فيا يحفظ كيانها ويبقى على وجودها، بعد أن كانت فى دور الحضارة متجهة إلى توكيد ذاتها بإزاء الكون التى وجدت نفسهافيه والسيطرة على هذا الكون بتنظيمه فى صورة كونية من خلقها هى. فى دور الحضارة تكشف الحياة

عن نفسها وعما فيها من قوى مبدعة ؛ وفى دور المدنية تكون الحياة نفسها « موضوعاً » للروح ؛ الدور الأولى « نظرى » ، تأملى بالمعنى السامى لهذه الكلمة ؛ أما الدور الثانى « فعملى » . ولهذا فان الأخلاق التى تبحث فيها الفلسفة فى دور الحضارة أخلاق نظرية خالصة ، أما فى دور المدنية فانها أخلاق عملية قد جعلت الحياة العملية مدار تفكيرها . ولكن يلاحظ دائماً أن مكانة الأخلاق مكانة ثانوية بالنسبة إلى نظرية المعرفة ، وحتى كنت نفسه كان العقل النظرى محور تفكيره الرئيسي ، أما العقل العملى فكان ملحقاً إضافياً للعقل النظرى .

ومن أجل هذا نرى المفكرين في دور المدنية يسخرون من الميتافيزيقا ومن البحث النظرى المجرد ، من كل بحث في « الحصى بدلا من الحبز » . وما عسى أن يوجد لديهم من أفكار بل ومذاهب ميتافيزيقية إنما وضع للزينة والحشو ولكى يكون المذهب « كاملا » لا ينقصه جزء من أجزاء الفلسفة . وليست الأفكار الميتافيزيقية الأساس للأفكار الأخلاقية كما هي الحال عند المفكرين في دور الحضارة ، بل لعل العكس أن يكون هو الصحيح دائماً ؛ فشو بنهور لم يصل إلى التشاؤم عن طريق الميتافيزيقا ، ولكنه التشاؤم الذي طغى على روحه في سن الميتافيزيقا ، ولكنه التشاؤم الذي طغى على روحه في سن

السابعة عشرة هو الذي دعاه إلى إقامة مذهب ميتافيزيق، فلم يكتب الأجزاء الثلاثة الأولى من كتابه الرئيسي « العالم إرادة . وتمثُّل » إلا لكي تكون مقدمة للجزء الرابعالخاص بالأخلاق . وهذا الدور تمثله في الحضارة اليونانية الأبيقور يةوالرواقية ، وفي الحضارة الغربية هذه السلسلة من المفكرين في القرب التاسع عشر ، وعلى رأسها شو بنهور ونيتشه وكونت واسينسر و بحسب اختلاف الحضارة اليونانية عن الحضارة الغربية اختلف موضوع هذه الأخلاق . فاذا كان اليوناني قد اتخذ رمزه الأولى الجسم المنعزل الحاضر، فإن الأخلاق قد اتجهت إلى العناية بالفرد المستقل، بالجسم الانسابي المنعزل؛ وإذا كان الغربي تسوده إرادة القوة والأتجاه نحو المستقبل وتنظيم الكل ، فقد كرس تفكيره الأخلاق في هذا الدور إلى المجتمع ، فكانت أخلاقه أخلاقًا اجتماعية اقتصادية ، ترمى إلى نقــد المجتمع على أساس اقتصادی .

ثم انتهى دور سيادة الأخلاق فى أواخر القرن التاسع عشر فى أوربا ، بعد أن بلغت أوجها حوالى منتصف هذا القرن واستمرت تتضاءل شيئاً فشيئاً حتى جاء القرن العشرون . وهنا « لم يبق من الممكن وجود غير فلسفة أخيرة ثالثة بالنسبة إلى

الحضارة الغربية الأوربية ؛ هي فلسفة الشك التوسمي » ، وقد تحدثنا عها من قبل في شيء من التفصيل ، وقلنا إنها تقابل دور فلسفة الشك في الحضارة اليونانية .

ومن السهل أن تتبين من هذا التطور لطراز الفلسفة أنه يسير مع تطور طراز الفن جنباً إلى جنب ، وأن روحاً واحدة هى . التى تعبر عن نفسها فى كلا النوعين . فلعلك تسأل اشپنجلر الآن : وهل العلم كالفن والفلسفة يخضع لروح الحضارة و يتطور تبعاً لتطور هذه الروح ، وهو الشيء الذي يقوم جوهره على مجموعة من « الحقائق » الأزلية الأبدية غير الحاضعة للزمان أو المكان ؟ وهل يمثل العلم فى تطوره ما يمثل طراز الفن فى تطوره ؟

واشپنجلر يسرع في الاجابة قائلا: أجل ، « إن العسالم الصورى لأى علم من علوم الطبيعة بناظر تمام المناظرة العالم الصورى. للرياضيات وللدين وللفن »؛ وليست هناك فزياء مطلقة عامة ، وانما توجد أبواع من الفزياء خاصة ، تظهر وتختفي في حضارات خاصة . أولا ترى إلى التصورات الرئيسية التي وجدت في الفزياء في الحضارة الغربية من أشعة ضوئية تنعكس وتنكسر ، وأيونات تتجول ، وجسيات غازية تصورها نظرية الحركة للغازات بأنها تفروتب ، ثم مجالات مغناطيسية ، وتيارات وموجات كهربائية

نقول أولا ترى فى هذه التصورات تعبيراً دقيقاً عن الرمر الأولى اللروح الفاوستية ، رمز القوة والاتجاه فى المكان اللانهائى ؟ أو لا تراها قد تطورت فى اتفاق وانسجام تام مع الفنون المعاصرة لها من تصوير بالزيت روعى فيه المنظور وموسيقى ذات آلات ؟ أولست ترى الصلة القوية بينها و بين التزيين فى الطراز الرومائى الأور بى ، وتصاعد الأبنية القوطية ، واستكشافات الفيكنج فى البحار المجهولة البعيدة ، وحنين كولمبس وكو برنيك ؟

إن تصور « الطبيعة » التي هي موضوع العلم يتوقف على زوح الحضارة ورمزها الأولى . فاليوناني قد اتخذ رمزه الجسم المنعزل الحاضر الساكن ؛ ولهذا كانت الفزياء اليونانية إستاتيكا الأجسام وفزياء القرب؛ والعربي عبر عن رمزه الأوَّلي بالأر بسك والكهف ، ومن هذا الشعور نشأ علم الصنعة الذي يصور جواهر ذات أثر سحرى غريب مثل « زئبق الفلاسفة » ، وهو ليسمادة ولا خاصية لمادة ، و إنما هو شيء سحري يكون الأساس للوجود اللوبي للمعادن ويسمح بتحويلها بعضها إلى بعض . والروح الفاوستية ابتكرت ديناميكا المكان اللامتناهي وفزياء البعد أي التأثير من بعيد بينها كانت الفزياء اليونانية فزياء قرب، لاتستطيع أن تتصور التأثير بدون الملامسة . إلى اليوناني ينتسب التقسيم

إلى صورة وهيولى ؛ و إلى العربى ينتسب تصور الجوهر وخواصه الظاهرة والخفية ؛ و إلى الفاوستى القوة والكتلة .

والتصورات التي تستخدمها حضارة لا عكن ترجمتها ترجمة دقيقة إلى لغة حضارة أخرى: فكلمات الابيرون والأرخية والمورفيه والهيولي لا يمكن أن تترجم بدقة إلى إحدى اللغات الأوربية . كما يختلف تصور الشيء الواحد من حضارة إلى حضارة فالحركة كما تتصورها الفزياء اليونانية غير الحركة كاتتصورها الفزياء الغربية ، الأولى تتصورها باعتبارها نقلة في المكان ، والثانية تتصورها على صورة الدفاع نحو الأمام تعبيراً عن فكرتى القوة والاتجاه ، وفكرة العناصرعانت تغيرات هائلة بين الحضارات اليونانية والعربية والغربية. فثمة فرق كبيربين العناصركما نراها في نظرية العناصر الأربعة المشهورة عند امبادوقليس ، و بين العناصر في الكيمياء العربية ، والعناصر في الكيمياء الغربية . فهي في الحالة الأولى أجسام مادية منعزلة؛وفي الحالة الثانية جواهر ذات خصائص سحرية وتأثير سرى عجيب؛ وفي الحالة الأخيرة نقط من القوى في حركة دائمة وجولان. والنظرية الذرية في الحضارة اليونانية غيرها في الحضارة الغربية. فالذرات عند الأولى صور مصغرة ، والذرات عند الثانية كميات من الطاقة صغيرة جداً ؛ في النظرية الأولى الأساس هو العيان والقرب الحسى الملموس، وفي الثانية هو التجريد ، لأن الروح الغربية تتصور الذرة كمّا ديناميكياً لايراعي فيه التركيب المحسوس بل القوة فحسب. فذرات ذيمقر يطس تختلف فيا بينها وبين بعض بالشكل والمقدار ، أي أنها وحدات مجسمة ؛ أما ذرات رذرفورد ونيلز بور فحكونة من اهتزازات و إشعاع . ويرجع هذا إلى أن فكرة البعد عند الروح الفاوستية كان من شانها أن توجد في الفزياء فكرة التوتر؛ بينا لم توجد هذه الفكرة عند الروح اليونانية وعنصر التوتر هذا هو الذي ينقص ذرات ديمقر يطس من جهة ، ويجعل الذرات الغربية كميات من الطاقة أو نقط من الاهتزازات ويلاشعاع .

ولو تتبعنا تطور علم كعلم السكيمياء في الحضارة الغربية لوجدناه يناظر تطور الفن ، أى يسير حسب تطور الروح الفاوستية . فقد بدأ بالتخلص من تأثير السكيمياء العربية وتصورها للعناصر على صورة جواهر ذات خصائص سحرية ، وكان ذلك على يد اشتال (المتوفى سنة ١٧٣٤) و بفضل نظرية سائل الاحتراق الفلوجستين التى قال بها ، فأصبحت السكيمياء تحليلا صرفاً . وما لبثت أن تطورت شيئاً فشيئاً بأن دخلها العنصر الديناميكي ، حتى أصبحت تدخل في هذه النظرية الميكانيكية الطبيعة التى وضعها كل من تدخل في هذه النظرية الميكانيكية الطبيعة التى وضعها كل من

جليو ونيوتن، وصارت العناصر الكياوية نظاماً من الطاقة في متناول الإرادة الانسانية. وجاءت الميكانيكا التموجية فجعلت الذرة هي كمية الطاقة الأولية التي قال بها بلانك وهكذا نجد أن الكيمياء قد أصبحت اليوم فصلا من الفزياء الديناميكية. ويلاحظ في هذا التطور أنه كان يرمى دأعاً إلى سيادة فكرة القوة والتأثير من بعد في المكان اللانهائي، أي إلى توكيد الرمن الأولى للروح الفاوستية.

ليس العلم إذن « حقائق » خالدة لاتتأثر بطبيعة واضعيها والحضارة التي نشأوا فيها ، إنما العلم كالدين سواء بسواء يقوم على عقيدة آمن بها العلماء ايماناً ، لأنها صادرة عن طبيعة روح الحضارة الذين هم فيها . « إن كل علم يقوم ، كما تقوم كل أسطورة وكل إيمان ديني ، على يقين باطن . . . وكل الاعتراضات التي وجهتها العلوم الطبيعية ضد الدين تصيب هذه العلوم نفسها . . . « خلق الانسان الله على صورته »: هذة قضية صادقة سواء بالنسبة الى كل دين ظهر في التاريح أو بالنسبة إلى كل نظرية في الفزياء ، مهما ادعت أنها تقوم على أساس ثابت » . لأن العلم ليس غير تصوير للوجود على أساس العلّية يحل محل التصوير الفلسني والتصوير الديني ، تصوير متأخر زائل لايأتي إلا في خريف

الحضارة ولايستمر غير بضعة قرون . وفي كل نوع من أنواع هذا التصوير للوجودتظل الروح التي تملي الصورة واحدة ولا اختلاف. بين الصورة الدينية والصورة الفلسفية والصورة العلمية إلا في. طريقة الأداء. وفي هذا المعنى قال جيته: « إن العقل قديم قدم العالم، بل الطفولة نفسها لها عقل : ولكن هذا العقل لايشتغل بطريقة واحدة ولايبحث في موضوعات واحدة ، فالقرون السالفة انتجت افكارها في رؤى الخيال ؛ أما هذا القرن الذي نحن فيه فيعبر عنها في صيغ عقلية تصورية ؛ في تلك القروث. كان يعبر عن النظرات العليا في الحياة بواسطة التصوير والآلهة ؛ أما اليومفيعبر عنها بالتصويرات العلية العلمية » . وكل مذهب في الفزياء يحمل طابع الروح التي ينتسب اليها و بحسب درجة التطور التي وصلت اليها الروح حين أقامت هذا المذهب ؟ ومن هناكان الشبه الكبير بين الصورة الدينية والصورة العلمية فى كل دور من أدوار تطور الروح؛ فالشبه كبير بين الصورة الدينية في عصر الباروك و بين الدنياميكا والهندسة التحليلية اللتين ظهرتا فى ذلك العصر. فالمبادىء الثلاثة الرئيسية في الصورة الدينية وهي ؛ الله والحرية والحلود، يعبر عنها في لغة الميكانيكا بمبدأ القصور الذاتي. (جلليو)، ومبدأ الفعل الصغير جداً (دالنبير) ومبدأ حفظ الطاقة (ماير).

و إذا كان كل دين يقوم على عقيدة معينة، كذلك كل فزياء تقوم على عقيدة فيها تعبير عن الرمز الأولى للحضارة التي صدرت عنها هذه الفزياء. فالفزياء الغربية تقوم كلها على عقيدة واحدة هي « القوة » . و « القوة » في الفزياء الغربية كمية اسطورية لم تصدر عن التجربة العلمية. وأنما آمنت ما هذه الفزياء إيمانًا، َثُم طبقتها على التجربة العلمية وفرضتها عليها فرضاً. ولهذا لانجد في غير هذه الفزياء أن القوة المغناطيسية في المجال المغناطيسي الذي وضعت فيه قطعة من الحديد تحل محل حجر المغناطيس ؛ وطاقة الاشعاع ، محل الأجسام المشيعة ؛ وأن تشخص القوى مثل الكهربائية ، والحرارة وقوة الاشعاع . والدليل على ذلك أن المبدأ الأساسي في الديناميكا — وهو القائل بأن كل الظواهر الفزيائية والحيوية هي صور من الحركة قابلة للتحول بعضها إلى بعض ، وفي كل هذه التحولات تظل كمية العمل الميكانيكي ثابتة، فالعمل الميكانيكي يتحول إلى حرارة ، والحرارة تتحول إلى عمل ميكانيكي ؛ ولكن مقدار العمل مساو دأمًا لكمية الحرارة - هذا المبدأ الأول المشهور الحاص بالنظر يةالميكانيكية اللحرارة لا يقول شيئًا مطلقًا عن طبيعة الطاقة.

ومن ثم أصبحت فكرة «القوة» الأساس في كل التصورات

الفزيائية الغربية ؛ فالجسم لايعرف الابائنه مجموعة قوى، والذرة نقطة من قوة اشعاع أو اهتزاز، والموجة توجد دأمًا مع الجسم. فكانت الفزياء الغريية كلها ديناميكا ، وكل ما أضيف اليها باسم الاستاتيكا ليس غيرخرافة « فليس هناك استاتيكا غربية ، أعنى إ أن الروح الغربية تجهل الطريقة الطبيعية لتفسير الظواهر الميكانيكية عن طريق الصورة والجوهر ( وعلى كل حال ، المكان. والكتلة). بدلا من تفسيرها على أساس المكان والزمان والكتلة والقوة». ونستطيع أن نجد الدليل على هذا في كل فرع من فروع الفزياء ، بل إن « الحرارة » نفسها وهي التي تعبر عن الاستاتيكا القــــديمة أحسن تعبير باعتبار الحرارة كمية سالبة ، لم تعد تتصورها الروح الغربية .إلا على أساس أن الكمية الحرارية مجموع من الحركات السريعة جداً الدقيقة ، غير المنتظمة ، للذرات التي تكون الجسم ، وأن حرارته هي متوسط القوة الحية لهذه الذرات . ويؤيد هذا أيضاً أن. المحاولات التي قام بها بعض العلماء من أجل استبعاد فكرة القوة صدرت كلها عنأناس لاينتسبون بروحهم الى الحضارة الفاوستية ، مثل اسپينوزا اليهودي الذي لم يستطع أن يدخل فكرة القوة. في مذهبه ، ومثل هرتز العالم الفزيائي الألماني اليهودي الذي حاول.

أن يحل مشكلة الميكانيكا بالقضاء على فكرة القوة.

فَفَكُرة القوة في الفزياء اذن أسطورة تشابه بقية الأساطير التي خلقتها الحضارة الغربية ، والتي تكوّن كلها تعبيراً واحداً عن الرمز الأولى لهذه الحضارة. فان لكل حضارة عالمًا من الأساطير ·ذا وحدة تامة خاصاً بكل حضارة على حدة وقائماً على أساس الرمز الأولى لكلمنها. فعالم الأساطير في الحضارة اليونانية يقوم كله على أساس فكرة الجسم المحسوس الملموس، وعالم الأساطير في الحضارة الغربية يقوم على أساس فكرة القوة والمكان اللانهائي ؛ وعالم الأساطير في الحضارة العربية تسوده فكرة الكهف وروح الله والأر بسك. فالأولمب وهادس (جهنم اليونانية) حسية ملموسة، بينما الڤلهلة والنفلهيم (في الأساطير الشمالية) تحلق في المكان اللانهائي ولا يمكن تحديدها ولمسها . وآلهة الأنهار والحقول ينظر إليها باعتبارها هي نفسها أنهاراً وحقولاً . فأخيلوس يتصور على أنه النهر بعينه ، و يان والساتير هي الحقول والمراعي ، والدرياد أشجار بالفعل ، وليست هذه الكائنات كائنات تسكن في الأنهار أو الحقول أو الأشجار ؛ أما السحرة والعرافون والڤالكيرى وما إليهم فىالأساطير الغربية فأرواح خفية متجولة غير محدودة بمكان قد تحس فقط فى الينابيع والأشجار والأنهار ولكنها تتوق دائماً إلى الفرار من هذا الحبس كى تتجول حرة طليقة ، « فجوهر العالم المحسوس كله ينكره شعور الروح الفاوستية . فليس ثمة من أرضى جسمى ، وانما المكان وحده ( المكان اللانهائي ) هو الحقيقى . والأسطورة تذيب المادة الطبيعية ، كما يذيب الطراز القوطى المكتلة الحجرية في كاتدرائياته ، تلك المكتلة التي تحلق كالشبح في فيض من الصور والخطوط الخالية من كل ثقل والتي لاتعرف للحدود معنى » .

وعلى هذا النحو عينه تصورت كل روح من هذه الأرواح الثلاث آلهتها. فالروح اليونانية لم تستطع أن تتصور الألوهية إلا على صورة أجسام منعزلة محدودة: فتصورت آلهة متعددين ولم يكن في وسعها أن تفعل غير ذلك مادام الألهة أجساما من نوع كامل . فالآله الواحد ليس آلهاً في نظرها ، ولهذا رأى الروماني في ادعاء الهودي وجود آله واحد إلحاداً وكفراً ، ولهذا أيضاً كان موقفه بايزاء الآلهة الأجنبية موقف التسامح ، بل موقف الرضا والقبول: فآلمة المصريين والفينيقيين موجودون حقيقة كوجود الآلهة اليونانيين. وكل إله عند اليونان له مكانه المحدود، لأنه اله قريب محسوس. وهذا التسامح اليوناني يظهر جلياً في تلك المذابح التي كان ينقش عليها هذه العبارة: « إلى الآلهة المجهولة » أو « إلى الآله المجهول » ، وهي العبارة التي أساء فهمها القديس. بولس ففسرها تفسيراً عربياً سحرياً موحداً وقال إن الآله المجهول هو الآله الواحد الذي جهله اليوناييون باسمه و إن عبدوه . والحقيقة هي أن هذا الآله المجهول هو آله جهل اليوناني اسمه ، ولكنه آله يعبده الأجانب في الثغور اليونانية شعر اليوناني نحوه بالتقديس والاجلال، و إن كان إلها أجنبياً ، نظراً لماطبع عليه من التسامح بالنسبة إلى وجود آلهة عدة .

أما الروح العربية فانها لا تعرف التسامح مطلقا فيما يتصل بتعدد الآلهة ، لأنها موحدة مغالية في التوحيد ؛ شديدة الحرص. على الاحتفاظ به في كل طهارته ونقائه . فهما تعددت الأديان التي صدرت عن هذه الروح فانها كلها أديان توحيد لا أديان شرك: فالزرادشتية والمزدكية واليهودية والمسيحية والمانوية والاسلام ،. ثم هذه الأديان التي غزت الامبراطورية الرومانية كديانات. ايزيس والشمس ومترا و بعلات ، كلها سواء في هذا التوحيد .. وكانت نتيجة هذا التوحيد أن بدلت بعضالرموز الآلهية ، فبدلا من الرموز القديمة حلت رموز تعبر عن هذا الشعور الجديد. مثل الثور والحمل والسمك والمثلث والصليب. ولماكان التصوير للالهة أو الله يوهم بالشرك والتعدد ، فقد قامتحركه قو ية لتحريم الصور المقدسة بلغت أوجها فى بيزنطة وفى الاسلام بؤجه خاص . وهذا الآلمة الآلمة فباطلة عاجزة شريرة .

هذا الآله الواحد عند الروح العربية ليس له مكان محدود . ولهذا كان اتباع الدين في نظرها غير محددين بمكان معلوم ، بل تربطهم رابطة واحدة هي رابطة الدين الواحد الذي يتبعونه ، مهما اختلفت أماكنهم وتباعدت مواطنهم . ومن هنا جاءت فكرة الأمة أو الملة — والترادف بينهما ترادف له دلالته الحاصة بالنسبة الى طبيعة الروح العربية . فالمسيح يقول : « حيث يجتمع اثنان أو ثلاثة تحت اسمى ، فانا بينهم » ؛ وفكرة الأمة الاسلامية فكرة لعبت دوراً خطيراً كل من عهـــد النبي حتى اليوم. وفي هذا تفسير واضح لما نراه من شعور الشعب اليهودي بأنه واحد ، على الرغم من تشتت أبناءهذا الشعب في كل مكان وزمان أعظم تشتيت . واذا كانت الغالبية العظمي من المسلمين اليوم يشعرون بأنهم يكوُّنون وحدة واحدة، ولو أن هذا الشعور ضعيف تبعاً لزوال روح الحضارة العربية ، واذا كان أصحاب النزعات الدينية الاسلامية المتطرفة يثورون اليوم على النزعة القومية المحلية المتعلقة بالوطن الواحد لا بالأمة الاسلامية المتعددة الأوطان

السياسية ، اذا كنا نرى هذا كله اليوم فما ذلك غير صدى. حقيق لفكرة الامة كما تصورتها الروح العربية الحقيقية ، هو أثر من آثار فكرة الاجماع بين المؤمنين وارتباطهم بعقيدة واحدة أجمعين .

وهكذا نجد الدنن مطبوعا في عقائده وتصاويره وطريقة العبادة لديه بطابع الحصارة التي ينشأ فيها ، لأنه صورة كونية يضعها الوجود الواعيكي يعبر بها عن صلته بالكون المحيط به. « فالدين هو الوجود الواعي للكائن الحي في اللحظة التي فيها يسيطر على الوجود: ويتحكم فيه، وينكره أو يقضي عليه، فحياته وشعوره الغريزى تضيق وتتضائل حين ترى عالم الامتداد والتوتر والنور ، ويتقهقر الزمان أمام المكان . والحنين النباتي الى الكمال تنطفيء ناره ، وينبثق الشعور الاولى الحيواني بالحوف من الوجود الكامل المتناهى ومما هو خال من الأمجاه ومن الموت. لان المشاعر الرئيسية في الدين ليست الحب والبغض بل الحب والرهبة. والبغض يفترق عن الرهبة افتراق الزمان عن المكان ، والدم عن العين ، والشعور الحي عن التوتر ، والبطولة عن القداسة . كذلك يختلف الحب بالمعنى العنصرى (أي المتصل بالجنس) عن الحب بالمعنى الديني ». و بين الدين والنور

صلة قربى ، لأن الدين ينظر إلى الامتداد ابتداء من ذات تعتبر بؤرة الضوء ؛ وكل المقولات الرئيسية في الدين مشل الألوهية والوحى والحلاص عناصر في الحقيقة الفعلية المضاءة .

والشعور بالرهبة، الذي عنه يصدر الدين ، شعور بالرهبة «من» حرية الانسان أو العالم الأصغر في المكان ، ومن المكان نفسهوما فيه من قوى ، ومن الموت . وهذه الرهبة من الحرية تُشْعر بأن الحرية في المبكان هي في الواقع نوع جديد من الخضوع والقيـــد أعمق من ذلك الذي يشعر به النبات بالنسبة الى الأرض التي ينمو فيها ؛ « فتدفع الفرد الذي يحس بضعفه إلى البحث عرب القرب من الآخرين والاتصال بهم . والجزع من شأنه أن يدفع الى الكلام ، وماكل دين إلا نوع من اللغة والكلام». ويقابل هذا النوع من الرهبة نوع آخر هو الرهبة أو الجزع «على » تيار الوجود الكوني ، وعلى الحياة وعلى الزمان ذي الأمجاه . فهو جزع من أجل الزمان الحيى، ومنه تنشأ قوى الحياة والجنس والدولة ، بينما الرهبة من المكان تصدرعنهاالقوى الطبيعيةوالعقائد أو العبادات الخاصة بالآلهة، أي الدين . فكأن الدين إذن محاولة من جانب الوجود الواعى للدفاع عن نفسه « بإزاء قوى الدم والوجود الحي ، التي تظل دأمًا تترصد في الأعماق لكي تستعيد

حقها القديم في هذا الجانب الشاب من الحياة (وهو قوى الدم والحياة والزمان ذي الاتجاه ) » . وهذا ما عبر عنه المسيح بقوله: « اسهروا وصلوا ، كي لا تضلوا » . هو محاولة للخلاص من هموم الوجود الواعي، والتخفيف من توتر الفكر الناشيء في الخوف، وانتزاع الذات من عزلتها المخيفة في الكون . ولهذا الخلاص درجاته: فأول مراتبه تهدئة التوتر الروحي عن طريق الوجد والسكر الديونيزوسي أو الصوفى ؛ وفيه يتحرر الانسان من الوجود الواعي بمساعدة الوجود العام والكون الكلي، ويفر من المكان إلى الزمان. وأعلى من هذا السيطرة على الجزع عن طريق الفهم أو العقل « فيصبح التوتر بين الكون الأصغر والكون الأكبر شـــيئًا يحبه المرء و يشوقه أن يغوص بكليته فيه » . وهذا هو ما يسمى باسم « الايمان » ؛ و به تبدأ الحياة الروحية الحقيقية في الإنسان. والفارق بين التعقل في العلم والتعقل في الدين - وكل تعقل تعقل على " أن التعقل في العلم لا يضع سلسلة العلل في تدرج أو تصاعد من حيث القيمة ، بل يغض النظرعن كل فروق تصاعدية في سلسلة العلل ؛ بينما التعقل في الدين يقوم كله على أساس وجود مراتب فى سلم العلل ترتفع حتى تصل إلى أعلى العلل أو العلل الأولى ، علل العلل . ومعنى هذا التصاعد في سلم العلل أن المراتب السفلي تخضع وتسلم للمراتب العليا، ولهذا كانت الصلة في الدين هي صلة الخضوع.

أما الصلة فى العلم فهى القانون ، لأن القانون لا يقتضى من العلل أن تكون مرتبة فى سلم تصاعد ، بل يفترضها متجاورة فى خط أفتى .

ومن هنا كان جوهر الشعور الديني هو الخضوع والتسليم . ولذلك عرق جيته التقوى بأنها التسليم فقال: « إن في طهارة أرواحنا تجيش رغبة قوية حارة في أن نسلم أنفسنا ، محتارين طائعين ، يحدونا الحمد والشكر ، لموجود غير معلوم أعلى وأطهر ، مفسرين لأنفسنا عن هذا الطريق هذا الأزلى الأبدى الذي لا اسم له . وتلك هي التقوى » . لأن الانسان يجد في هذا التسليم السبيل إلى الحلاص من الجزع الذي يعانيه ، والعزلة التي تغمره في ظلمتها الرهيبة .

« والايمان هو الكامة الكبرى التى ينطق بها الانسان ضد الجزع الميتافيزيق ، كما أنه فى نفس الآن اعتراف بالحب » . هو كلة كبرى ضد الجزع الميتافيزيق ، لأن الايمان امتلاك مطلق لشىء انتزعه الانسان من الزمان والمصير ، وهما مصدر هذا الجزع لديه ، ولو أن هذا الشيء تظل طبيعته غامضة دأمًا بالنسبة إليه ،

فيه يجد الملاذ و ينشد الطمأنينة . وهو اعتراف بالحب ، لأنه رغبة في الآتحاد التام بهذا الشيء الأخير ، بهذه القوة الهائلة ، بالله ؟ وحينئذ يستحيل الحضوع والتسليم إلى حب صوفى عميق عبر عنه القديس برنارد أجمل تعبير حين قال: « إن الذي يحب الله بروح متوقدة يتحول إليه » .

غير أن الانسان لا يستطيع أن يقنع بهذه الصورة ، صورة الايمان ، لأنها قد أبقت في الظلام هذا الشيء الذي لم تقدر على إدراك طبيعته ؛ والدين كما قلنا قريب الصلة كل القرب بالنور ، فلامناص اذن من محاولة القاء الضوء على هذا الشيء المتدثر بالغموض والظلام. وهنا يبدأ الشك مع ما يثيره من آلام القلق والجزع ، فتكون الروح فى حالة بلبال مطلق يصــل أحياناً حد اليأس العنيف الملح . وبابتداء الشك ينتقل « الأيمان » إلى « العلم » ، فتحل العلية الأفقية محل العلية التصاعدية ، والقوة الانسانية محل القوة العلوية؛ وبدلا من أن يكون مصدر الحقائق مصدراً علوياً أجنبياً ، يصبح مصدر الحقائق الذات وحدها فلا تعترف بغير حقائقها هي ؛ وبدلا من التوكيد يميل المرء إلى الانكار وهذا هو الألحاد .

وهنا يلاحظ دائمًا أن الايمان يسبق العلم: « فالنظرية العلمية

لیست شیئاً آخر غیر عقیدة دینیة سبقتها تاریخیاً علی صورة أخرى » .

فاذا تأملنا الآن هذا التطور في الشعور الديني وجدنا أنه · يسير وفق تطور روح الحضارة تماما . فروح الحضارة فى أدوارها الأولى ، في ربيعها وصيفها ، روح دينية ، وليس في مقدورها أن تكون غير دينية أو لا دينية ، وكل ما تستطيعه هو أن تلهو بالدين فحسب عن طريق الفكر ، كما كانت الحال في فيرنتسه في عصر آل مدِ تشي . فليس الالحاد نظرة في الوجود مكن أن تنشأ في أي زمان ؛ كما أنه ليس شيئًا طارئًا يتصل بطبيعة بعض الأفراد وأهوائهم الفردية . إنما الالحاد ضرورة محدودة بزمان في تطور الحضارة ، وليس في استطاعة كائن من كان ممن يحيا في هذا الزمان أن يتخلص منه ، مهما أظهر من تدين وتقوى . « لأن الالحاد بمعناه الحقیقی تعبیر ضروری عن عقلیة کاملة فی ذاتها قد استنفدت كل امكانياتها الدينية وأصبحت فريسة اللاعضوي . وهو يتفق تمام الاتفاق مغ الحاجة القوية الحزينة إلى تدين حقيقى - وهذا وثيق الصلة بالنزعة الرومانتيكية التي تصبو إلى أن تعيد الحياة من جديد إلى شيء فُقِد إلى غير رجعة : وخصوصاً الحضارة — ويمكن لصاحبه أن لا يكون شاعراً به أقل شعور ،

لأنه «شعور وجدانى عاطنى لا يتدخل مطلقاً فى مألوف تفكيره، بل وقد يكون مناقضاً لاعتقاده الخاص ». فتراه يؤدى الشعائر الدينية أحسن أداء، ولكنه ملحد فى أعماق نفسه ؛ ومن الأمثلة التاريخية المشهورة على هذا هيبل، الذى لم يكن يؤمن بالله، ولكنه كان يصلى .

فالالحاد يوجد بالضرورة في دورالمدنية منذ ابتداء هذا الدور، و ينتسب إلى الرجل القاطن في المدن الكبرى. فأرسطو في الحضارة اليونانية ملحد ، بالنسبة إلى فكرة الله فهذه الحضارة ؛ والنزعة الرواقية نزعة الحاد ؛ كما أن شوينهور والاشتراكية في الحضارة الأوربية ملحدون. ولكل حضارة نوعها الخاص من الالحاد: فهناك اذن إلحاد يوناني، و إلحاد عربي، و إلحاد غربي، وكل منهما مختلف في مضمونه ومعناه عن الآخركل الاختلاف. فاذا كان نيتشه قد عرقف الالحاد الديناميكي الغربي بهذه العبارة: « لقد مات الله » ، فان الملحد اليوناني كان في استطاعته أن يعبر عن إلحاده بقوله إن « الآلهة المقيمين في المكان المقدس قد ماتت » . والتعريف الأول معناه انتزاع الآله من المكاناللانهائي ، والثاني معناه انتزاع الآلهة من الموضوعات والأجسام المتعددة .

وثمة ظاهرة دينية أخرى تشاهد في كل الحضارات هي

ظاهرة الاصلاح الديني، ومعناها رجوع الدين إلى طهارة فكرته الأولى وصفائها . « وهي تدل على أن المدنية ، ومعها الروح البورچوازية ، فد تحررت من روح البيئة التي هي فيها شـــيئاً غشيئًا ، وسارتقدما بقوتها الهائلة مخضعة فكر وحساسية الأحوال الأصلية غير المدنية إلى امتحان يتعلق بنفسها » . وليس من الضرورى أن تنتهي حركة الاصلاح إلى قيام أديان جديدة كما حدث في الحضارة العربية من قيام الاسلام، وفي الحضارة الفاوستية من قيام المذهب اليروتستنتي؛ ففكرة الاصلاح لا تقتضي هذا؛ وكل ما تقتضيه هو إرجاع الايمان إلى صورة الطبيعة والموجود الواعى الخالص والمكان الخالي من كل زمان الخاصع للعلية الصرفة ؛ واخراجه من عالم الاقتصاد ( « الثروة » ) لادخاله في العالم العلمي ( « الفقر » )؛ ونقله من أوساط النبلاء والفرسان إلى أوساط الروحانيين والزهاد؛ وانتزاعهمن يدالرجال المتدثرين بدثار الدين ذوى المطامع السياسية لوضعه في مملكة العلية المقدسة التي لاتنتسب إلى هذا العالم . فحركة الاصلاح إذن حركة عقلية توجد في دور انتقال الحضارة إلى المدنية على وجه التخصيص أو قبل ذلك بقليل. فاذا بلغت المدنية آخر دور من أدوار نضوجها ، وأصبحت خارجة عن التاريخ ، ظهرت نزعة دينية جديدة يسميها اشپنجلر

باسم « التدين الثانى » ، ونحن نجدها فى الحضارة الفديمة ابتداء من عصر أغسطس تقريباً ، أما الحضارة الغربية فلا زالت بعيدة عن هذا الدور . وتمتاز هذه النزعة بالتقوى العميقة الحالية من كل إبداع وكل طرافة ؛ « فلاشىء يبنى ولافكرة تُنعَى ، وكأن سحابة تخرج من البيئة مظهرة الصورالقديمة الغامضة المترددة فى أول الأمر، الواضحة الصريحة قليلا قليلا فيا بعد» ، لأن الدين البدأ في يعودمن جديد فيغمر الشعور الدينى كله ، ويفرض نفسه على الناس فى صورة تجمع بين أخلاط عدة من الأديان البدائية الفطرية ، وتعود بعودته الفوضى الاولية التى تحيا فيها كل حضارة قذف بها خارج بعودته الفوضى الاولية التى تحيا فيها كل حضارة قذف بها خارج تيار التاريخ الى حيث رقدت فى ناووس الطبيعة .

## قوى التاريخ

- « إن الفعال في التاريخ هو الحية ،
- والحياة وحدها وباستمرار ، هو
- الجنس ، وإنتصار إرادة القوة ،
- لا انتصار الحقائق والمخترعات والمال »

## الكون الأصغر

« الانسان حيوان مفترس »

« أرأيت إلى الأزهار ، فى المساء والشمس تغيب ، كيف تغتمض الواحدة تلو الأخرى ؟ إن إحساساً غريباً حينئذ يغزوك وشعوراً بالجزع الغامض يتملك نفسك وأنت ترى منظر هذا الوجود الأعمى الذى يسبح فى فيض من الحلم والحيال : فالغابة صامتة ، والسهول الممتدة حلق من فوقها الصمت ، وهذه الحميلة وذاك الغصن جللها السكون الرهيب ، ولم يعد غير النسيم وذاك الغصن جللها السكون الرهيب ، ولم يعد غير النسيم يداعب هذه الكائنات . ينها البعوضة الصغيرة هى وحدها الحرة : فلا زالت ترقص فى نور الغسق ، ولا زالت تتحرك إلى حيث تريد » .

فى هذه الصورة الشعرية الرائعة عبر الكون عن سرة ما ينطوى عليه من أنواع الوجود . فالدوحة الضخمة مصفدة فى التربة التى شاء الاتفاق والصدفة أن تنبت فيها ، وليس فى استطاعتها أن تتحرك بنفسها أو أن تنتقل من مكانها قيد شعرة وليست لديها قدرة على أن تريد شيئاً أو تختار أمراً ، وإنما

يفرض عليها كل شيء فرضاً . إنها ليست إذن حرة ولا مختارة . وهذا المكان الذي تصادف ونبتت فيه ، هل يمكن أن تنفصل عنه بنفسها و إرادتها ؟ كلا ، إنها مرتبطة بالبيئة التي تنشأ فيها ، هي جزء من المنظر التي قذف بها فيه ، وهذا معني الجذور العميق .

قارن الآن بهده الدوحة الضخمة هذا الحيوان الهُد بي المتجول في قطرة الماء ، والذي لا تستطيع العين المجردة أن تراه ، والذي لا يعمر غير ثانية أو يزيد قليلا ، هذا الذي لا يشغل من قطرة الماء غير نقطة من المكان صغيرة كل الصغر ، أولا تراه حراً يتحرك أنى شاء وحيث أراد ، أو لا تراه مستقلا بكيانه عضن كون أكبر .

فى هذا الفارقُ الأكبر بين النبات والحيوان: هذا حروذاك مقيد.

ولكن الحيوان ليس حرية مطلقة ، و إنما فيه ثنائية من الحرية والقيد ، أما النبات فقيد خالص . وذلك « لأن النبات نبات فحسب ، أما الحيوان فنبات وشيء آخر . فهذا القطيع الذي ينضم بعضه إلى بعض حين يواجه الخطر ، وهذا الطفل الذي

يضغط على صدر أمه وهو يبكي ، وهذا المؤمن اليائس الذي يود لو فني في حضن إلهــه : هؤلاء جميعاً يريدون أن يعودوا من حالة الوجود الحر إلى حالة الوجود المقيد ، النباتي ، الذي انفصلوا عنه من أجل العزلة والوحدة » ، أى الفردية والاستقلال بالذات والحرية . فالأصل هو الكون النباتي ، ثم ينفصل الموجود عن هذا الكون النباتى مكوناً كوناً خاصاً بإزاء هذا الكون ، نظراً إلى أنه حر . ومن أجل هذا سمى النبات بأنه «كون » ، بينها نعت الحيوان بأنه «كون أصغر » بالاضافة الى «كون أكبر » . وعلى هذه التفرقة بين « الكون » و « الكون الأصغر » يدوركل شيء في طبيعة الوجود الحي : فهما المقولتان العظميان للتاريخ .

«فالكون» يحمل طابع الدوران والتوالى: أى «السياق» أما « الكون الأصغر » فطابعه هو « التوتر » ؛ الأول يعبر عن تتالى الأحداث على « سياق » خاص ، والثانى يعبر عن التقطيب والتعارض ولذا سمى طابعه باسم « التوتر » ؛ والسياق الكونى هو الاتجاه ، والزمان ، والايقاع ، والمصير ، والحنين ، لأنه تعبير عن الحياة والصيرورة الحالصة في استمرارها الاندفاعي ؛ وهو تعبير عن الوحدة الكاملة ، لأن التعدد أو التفرقة والتمييز مصدرها

التوتر ، فهذا معناه أن شـيئاً يقوم « ضد » أو « بازاء » شيء آخر ؛ وترى التعبير عن هذا السياق الكوني جلياً في السير المنتظم لجيش ظافر ، وفي اللغة الصامنة التي بها يتفاهم العاشق والعاشق ، بل وفي كُدُّفة الحيول الأصيلة وهي تجر عربة : فني هِذَا كُلُّهُ تَدْرُكُ تُوقِيعًا ، يَكُونَ تَارَةً وَقَعَ أَقَدَامَ ، وأُخْرَى وَقَعَ عواطف متبادلة مستمرة السير ، وثالثة وقع حوافر . ولما كان الحيوان نباتاً وشيئاً آخر ، فان فيه طابع السياق إلى جانب طابع التوتر: وهذا يظهر واضحاً في هذه الوحدة الكاملة التي يشعر بها عدد كبير من الحيوان أو الانسان ينتسبون إلى طائفة أو نوع واحد ، حين يهددهم خطر من الأخطار ، في الجيش المهاجم الذي يتلاصق بعضه ببعض بشدة تحت نيران العدو ، وفي الجمع المحتشد الثائر الذي يفني في وحدة مطلقة حين يصطدم بالشرطة .

وحياة السياق حياة الجنسين . لأن حياة الجنسين تحمل طابع الدوران والتوالى ، طابع السياق ، طابع الوحدة الكاملة . ومن هنا نستطيع أن نفهم لماذا كان الحب الجنسى دائماً متجها إلى الاتحاد ، وهذا ما عبر عنه جيته أعق تعبير في قصيدة « الحنين السعيد » حين قال ؛ « في قُشَعُر يرة ليالى الحب ، تلك القشعريرة التي ولدتك وفيها أنت تلد ، يغزوك شعور عامض القشعريرة التي ولدتك وفيها أنت تلد ، يغزوك شعور عامض

غريب ، حين تضيء الشمعة الوديعة الهادئة . حينئذ لا تظل غارقا في ظلال الظلام الظليلة ، وإنما يمزق فؤادك رغبة .جديدة عنيفة ، ونزعة قوية إلى اتحاد أعلى وامتزاج سام ، ولن يعوقك البعد مهما طال ، بل ستأتى سريعاً طائراً قد أخذك السحر ، فتعشق النور ، وأخيراً تحترق كما تحترق الفراشة . وما لم تفهم هذا الموت والصيرورة ، ستظل ضيفاً مجهولا مُعْمَما على هذه الأرض المظلمة » .

فالأعضاء الجنسية إذن أعضاء حياة السياق ، أعضاء الكون كما أن له نوعا آخر من الأعضاء هي الجهاز الدموي . لأن الدم رمز الحياة الدائرة الستمرة ، فهو يجرى من الأم إلى الجنين ، ومن هذا الجنين حين يصبح بدوره أمَّا إلى جنين آخر ، وهكذا باستمرار ؛ وهو بجرى من الأجداد إلى الآباء ومن الآباء إلى الأبناء ، ومن الأبناء إلى الأحفاد ، وهكذا طوال حياة الجنس مكونا منهم جميعاً وحدة كاملة على شكل دفعة قوية تلد باستمرار. هو إذن رمز للزمان والمصير والسياق ، رمز عميق لم يستطع أن يدرك شيئاً من سره غير جيته الذي عبر عن الجانب الاسيان منه فى رواية « الانساب المختارة » ، حيث نرى ابن شرلوت يموت موتا ضروريا ، لان الدم الذي جرى فيه من أمه كان دماً غريبا لم يصدر عن نسب مختار بين شرلوت وزوجها إدوارد ، وكأن ميلاده إذن قد ارتكب خطيئة كونية ، أى ضد الدم .

أما حياة التوتر فهي على العكس من ذلك حياة الحواس ؛ لأن حياة الحواس هي حياة التمييز والفصل. وأعضاؤها الحواس والأعصاب: وهي تترتب حسب قدرتها على التمييز؛ فأدناها مرتبة أقلها قدرة على التمييز ، وأعلاها أقدرها على الفصل بين الأشياء وتمييزها وتحديدها . ولهـذا كانت حاسة اللمس أولى الحواس وأدناها مرتبة ، و إن كانت الأساس ، أو بعبارة أخرى ، ومن أجل هذا كانت الأساس، لبقية الحواس ؛ ولم يكن الادراك يتم فى البدء إلا بها . واللمس معناه تعيين المكان ؛ فلما كان اللمس أساس الحواس ، كانت الحواس كلها متصلة بالمكان ، مهما بلغت هذه الحواس من تطور ودرجة للتر بية. « فكل نوع من أنواع الحستمييز بين الذات و بين الغير، بيني و بين الشيء الغريب عني . ولادراك مركز الغير بالنسبة إلى الذات يستخدم الكلب حاسة الشم ، والتيس حاسة السمع ، والنسر حاسة الأبصار . واللون والصوت والرائحة وكل نوع ممكن من أنواع الحس يعنى المسافة والبعد والامتداد » . أي أن الاحساس مرتبط بالمكان أَشد الارتباط، فالتوتر بالتالي مرتبط بالمكان على عكس مارأيناه

في السياق من أنه مرتبط بالزمان. ومن هنا نستطيع أن نفهم لماذا كانت العين أسمى الحواس؛ فان العين هِي أقدر الحواس على ادراك المكان بأبعاده ومسافاته وامتداده ، هي وحدها التي تدرك الآفاق البعيدة ، والليل والنهار ، والأشياء الشفافة والمعتمة في المكان الشاسع المضيء، والبعد اللانهائي للأجرام الساوية المحلقة فوق الأرض. فهي معجزة كبرى ، أدرك سرها وسلطانها من قبل القديس أوغسطين ، فحللها تحليلا بديعاً في « اعترافاته » وأرجع اليهاكل شهوة فقال : « إن الادراك الخاص بالعين هو النظر، ولكنا نستخدم هذا اللفظ الأحير فما يتعلق ببقية الحواس أيضاً حين نريد استخدامها في المعرفة. فنحن لا نقول: اسمع كيف يلمع ، أوشم كيف يضيء ، أو ذُق كيف ينير ، أو المس كيف يشع ، وهي أشياء خاصة كلها بالعين . ولكنا نقول ليس فقط: أنظر كيف يلمع، وهو شيء خاص بالعين حقاً ، بل نقول أيضاً: أنظر أي انسجام هذا ، أو أي رائحة هذه ، أو أي طعم ذاك ، أو أى صلابة هاتيك » . ولهذا سمى الشهوة عموما باسم شهوة العين ، ما دامت العين تغتصب وظائف باقى الحواس. و بسيطرة العين على بقية الحواس ، وذلك يأتى فى مرتبة عليا من الوجود ، وفي دور متأخر من أدوار الحضارة ، يصبح

النور والنزعة نحو النور العامل الفعال في إيجاد الصورة الـكونية-ولقد رأينا من قبل كيف أن الدين على صلة قر بى بالنور ، والحال. كذلك بالنسبة إلى بقية مظاهر التعبير في الصورة الكونية ، فالدين والفن والعلم ولدت من أجل النور ، وكل ما بينها من اختلافات يرد إلى السؤال عما إذا كانت هذه التعابير تتوجه إلى العين الظاهرة أو الى العين الباطنة ، « عين الروح » . ولو تتبعنا تطور أي مظهر من مظاهر التعبير هاتيك، وجدنا أن هذا التطور يتبع ترقى الحواس ، أي أن اتجاه التعبير يكون شيئًا فشيئًا إلى. العين، إلى النور؛ ففي الفن مثلا يكون اتجاه التطور عند النضوج نحو الأضواء ونحو التزيين بعد أن كان في البدء أكثر اتجاها نحو التركيب المعارى الصرف .

و إلى هذه التفرقة بين السياق و بين التوتر ترجع التفرقة المشهورة التى يضعها اشپنجلر بين الوجود الحالص أو الوجود العام له و بين الوجود الواعى . « فالوجود الحالص أو الوجود العام له سياق واتجاه ؛ أما الوجود الواعى فهو توتر وامتداد . فى الوجود الحالص أو العام يسود المصير ، بينما الوجود الواعى يميز بين العاة والمعلول . إذا تساءل الاول قال : متى ؟ لماذا ؟ و إذا تساءل الاول قال : متى ؟ لماذا ؟ و إذا تساءل الاول قال : متى ؟ لماذا ؟ و إذا تساءل النابى قال : أين ؟ كيف ؟ » . فالنبات ، وهو يحيا حياة الوجود

الخالص لا حياة الوجود الواعي ، لا يعرف من العلاقات إلا ما يعبر عنه يمتى ؟ ولماذا ؟ ؛ ولا معنى عنده للسؤال: متى ؟ لأن نمو النبات و إزهاره و إثماره ونضوج ثماره تعبير عن الرغبة في تحقيق مصير ونزوع حار نحو متى ؟ أى نحو الزمان ذى الاتجاه . أما الانسان، باعتباره الموجود الواعي، فهو دائمًا في بدء حياته يحياكل يوم بلكل لحظة من جديد ؛ لأن العقل ، مصدر الوعى ، لا يعرف المصير ، بل يعرف ارتباط علة بمعلول فحسب ، وهذا الارتباط لا يعرف معنى الزمان لأنه كما رأينا من قبل مراراً خارج عن الزمان ، وبالتالى لا يعرف الآتجاه ، وعدم الآتجاه معناه البدء كل يوم بجديد . تم إن الوجود الواعي يتأمل كل لحظة في الوسط المحيط به ، ويتساءل : أين ؟ ، أي يتجه نوعيه إلى المكان.

وهذه التفرقة فى داخل الوجود بين نوعين من الوجودليست فى ذاتها جديدة على التفكير الألمانى . و إنما هى تفرقة منتشرة فى هذا التفكير ، على الأقل منذأيام كنت ؛ ساعد على وجودها فى هذا التفكير بنوع خاص قدرة اللغة الألمانية على التعبير بدقة عنها بالفاظ خاصة . فتراه يفرق بين وجود يسميه «هذا الوجود» ( والكامة الالمانية المقابلة لهذا التعبير من المستحيل أن

نجد لها مقابلا في أية لغة أخرى من اللغات المعروفة لدينا) ، ومعناه ، تقريباً طبعاً ، وجود شيء حاضراً بالفعل ( ومن هـذا استعملنا اسم الاشارة للدلالة على معنى الحضور)، و بين وجود يسميه « وجود أي » ، ومعناه صفة الوجود ( ومن هنا استعملنا « أي » ، ومطلب « أي » عند الفلاسفة الاسلاميين سؤال عن فصل الشيء الذي يفصله عن شيء يشاركه في جنسه )، كما يميز نوعاً ثالثاً من الوجود يسميه « الوجود » فقط، ومعناه ماهية الوجود، و يمكننا أن نترجمه بقولنا « وجود ما » ، لأن مطلب «ما» ، في اصطلاح الفلاسفة الاسلاميين ، هو سؤال عن ماهية الشيء . ولكن يختلف المفكرون الالمان فيما بينهم و بين بعض اختلافا كبيراً جداً فى المعنى الذى يضعه كُلُّ لـكل نوع من هذه الأنواع الثلاثة للوجود . ولهذا استحال أن يترجم الانسان اللفظ الدال على واحد من هذه الأنواع إلى أية لغة أخرى بطريقة واحدة بالنسبة إلى كل المفكرين. وهذا هو السبب في أننا ترجمنا النوع الأولعند اشينجار بقولنا « الوجود الحالص» أو «الوجود العام » ، وترجمناه من قبل في عرضنا لشيء من فلسفة الوجود عند هَيْدِ حَر بقولنا « هذا الوجود » . ومرجع هذا الاختلاف بين المفكرين الألمان فى المعنى الذى يعطونه للفظ الدال على النوع الأول من الوجود

إنما هو المقابل الذي يضعونه لهذا النوع الأول . فاشينجار مثلا يجعل «هذا الوجود» الأول في مقابل « الوجود الواعي » يوفلسفة الرجود عند هيدجر و يَسْيُرز تضعه في مقابل ما سميناه باسم «الوجود الحقيقي »، وتجعل من التقابل بين هذين النوعين من الوجود المحورالرئيسي الذي تدور عليه كلها ، وتبعاً لاختلاف التقابل في كلتا الحالتين كان اختلاف المعنى الذي يعطى للنوع الأول من الوجود ، ولما كان هذا التقابل يقوم عليه أو تصدر عنه فلسفة كل منهما كلم الله ، كانت الطرافة في طريقة التفرقة والتقابل . فالطرافة أو الجدة إذن في الطريقة التي تصاغ بهاالتفرقة ، لا في مجرد التفرقة .

قلنا إن هذا النقابل يقوم عليه التفكير الفلسنى والنظرة فى الوجود عند كل واحد من هؤلاء المفكرين. وهذا أوضح ما يكون عند اشپنجلر ؛ فان فكره الذى يقوم كله كما رأينا فى القسم الأول من هذا الكتاب ، على جملة أنواع من التقابل ، انما أساس هذا التقابل المستمر فيه تلك التفرقة التى يضعها بين الوجود الحالص والوجود ، و بين الوجود الواعى . فالتقابل بين الوجود الحالص والوجود ، الواعى هو التقابل بين الزمان والمكان ، بين التاريخ والطبيعة بين السياق والتوتر ، بين المصير والعلية ، بين الوقائع والحقائق ،

بين الوجدان والعقل ، وهى العُمُد الرئيسية التى يقوم عليها كل تفكيره ، فاذا كان التقابل بين الوجود الخالص والوجود الواعى له هذا الحظ من الخطورة ، فلنتعمق اذن معناه .

وتعمق معناه هو استئناف البحث في أعضاء الادراك الخاصة بهذا الوجود الواعى وهي كما قانا الحواس. فلنتابع البحث في هذه المعجزة الكبرى ، معجزة العين ، وهي المعجزة التي ستظل بالنسبة الينا سراً غامضاً لا نستطيع أن نزيل النقاب الذي تنقب كله ، سواء بالنسبة إلى مصدره ، فان مصدره شيء مجهول كوني خني ، أو بالنسبة إلى وسيلة التحرر من نيره والحلاص من سلطانه . وقد رأينا كيف امتد هذا السلطان الى كل الحواس ففرض نفسه عليها فرضاً .

وإن هذا السلطان ليبلغ أوجه فى الانسان فيصبح كل شىء بالنسبة اليه مرده إلى أصل العالم المضىء واتجاهه ، عالم الرؤية والابصار: من ضوضاء ليلية ، ورياح ، وتنفس حيوان ، وعبير نبات إلى آخر كل هذه الاحساسات التى ليست موضوع العين ولا تنتسب إلى عالم الابصار. فلم يبق للانسان غير المكان المرئى، أما عالم الحواس الأخرى فمجهول لديه ، لا يعرف شيئاً عن عالم الشم عند الكلب أو عالم السمع عندالتيس ، أو العالم الذى تتصوره

الحيوانات عديمة العيون ، بل يرجع ما لديه من معرفة قليلة عن بقية عوالم الحس إلى « صفات » أو «كيفيات » أو «آثار » للاشياء المضيئة : فالحرارة أثر من آثار النار التي « رأيناها » ، ونحن « نرى » الوردة التي يعبق بالمكان عبيرها ، ونتحدث عن صوت العود ، والكواكب لا تر بطنا بها غير صلة الرؤية والملاحظة ، بيما الرابطة بينها و بين الحيوان ، بل والانسان البدأئي رابطة من نوع آخر تتصل بحواس أخرى غير العين .

ولكن هذه السيطرة المطلقة للعين والرؤية تعمق كبير. فلم يعــد الوجود الواعى الانسانى توتراً خالصاً بين الجسم والعالم المحيط ، وأنما أصبح الحياة المحصورة « في » حدود مجال مضيء. فالجسم يتحرك « في » المكان المرئى. والحياة بعمق أو التجر إبة الحية للعمق نفوذ هائل في الآفاق البعيدة بواسطة أو ابتداء من مركز مضيء هو هذه النقطة التي نسميها «الذات» أو «الأنا». غان « الذات » أو « الأنا » فكرة بصرية وتصور نوراني . وابتداء من هذه اللحظة تصبح حياة الذات الحياة تحت الشمس، أما الموت فنسيب الليل . ومن هنا ينشأ نوع من الشعور بالجزع جديد يلتهم بقية الأنواع: هو الجزع من الخني غير المرئى ، هذا الذی یسمعه المرء و یحس به و یفطن لوجوده أو یری آثاره دون

أن يراه هو نفسه . وهذا النوع من الجزع لايعرفه الحيوان بل ولا البدأيي والطفل، وإنما يعرفه الانسان الأعلى من هذين، وهو العلامة الممرة لكل شعور ديني عند الانسان: فالآلهة ترى آثارها ويفطن لوجودها ، بل و يسمع صوتها ، ولكنها لاترى مطلقاً ، ومن هنا كانمن التسامي بفكرة الله أن يقال «لاتدركه الأبصار» والآخرة في علين ، أي في مكان فوق المكان المضيء المربي ؟ والملائكة أسمى مرتبة من الإنسان لأبها لاترى بالعين ؛ وفكرة « الحلاص » تقوم على الحلاص من النور والرئيات. ومن هنا نستطيع أن نفهم سر تأثير الموسيقي العجيب ، وقدرتها على تخليص الروح ، والصلة التي كانتوستظل تر بطها بالدين في كل مظاهره ، وفي أعلى مظاهره بوجه خاص، ونعني به التصوف. «فان الموسيقي هي وحدها القادرة على أن تعلو بنا على العالم المرئى ، وأن تحطم سحر سيادة النور الملح ، وأن تبعث فينا هذا الوهم الجميل ، وهمَّ الاتصال الحقيقي بالأسرار اللانهائية للروح ، وهو الوهم الذي يصدر عن أن الانسان الواعي قد سيطر عليه حس واحد سيطرة حالت بينه وبين أن يشيد بعدُ عالما سمعياً تواسطة المؤثرات. السمعية، فيضطر دائمًا أن يجعل هذه المؤثرات خاضعة لعالم الرؤية والأنصار».

وكان من نتائج هذا التعمق الخطيرة أيضاً نشأة اللغة دات الألفاظ التي حلت محل بقية أنواع لغة التفاهم بين الحيوان مثل الاشارات والتلويحات والنبرات. « فالفارق بين اللغة الصوتية عموما وهيى الحاصة بالحيوان وبين اللغة ذات الألفاظ وهي انسانية صرفة هو أن الالفاظ والتعبيرات في هذه الأخيرة تكون عالما من التصورات الباطنة البصرية ، ناشئة تحت تأثير الرؤية السائد . ومعنى كل كلمة له قيمة بصرية ، حتى في الألفاظ التي مثل لحن ، ذوق ، برودة ، أو في التعبيرات المجردة الخالصة ». واللغة بدورها كانت السبب في التفرقة بين نوعين من الاحساس، الاحساس البسيط والاحساس العقلي ، الأول تأثير حسى ، أما الثاني في حسى . وترتفع هذه التفرقة الى درجة عالية من التعارض حيما تنشأ اللغة ذات الألفاظ؛ فبعد أن كانت التفرقة تفرقة بين نوعين من الاحساس ، تصبح التفرقة تحت تأثير اللغة ذات الالفاظ تفرقة بين الاحساس من ناحية والعقل من ناحية أخرى ، العقل المتحرر من الاحســـاس أو العقل المجرد. وهي تفرقة يجهلها الحيوان ، ولابدرك مداها الانسان البدائي وحينئذ تستحيل معانى الألفاظ وقد رأينا أمها في نشأتها بصرية ، الى معان عقلية خالية من كل قيمة بصرية ، أي تستحيل الى معان مجردة وتصورات . وهذا

هو معنى فكرة «التجريد»: فهو تجرد اللفظ من معناه البصرى الحسى واستحالة هذ المعنى الى معنى عقلى صرف.

وهنا ينشأ الفكر . لأن الفكر معناه تجرد العقل من الاحساس و بنشأة الفكر يقوم هذا الشقاق الأبدى في حضن الوجود بين الوجود الحسى والوجود العقلي ، بين الوجود الظاهري وبين الوجود« في ذاته » أو الوجود « الحقيقي » ، بين الوقائع و بين الحقائق. وطالما كانت السيطرة للفكر في الادراك، اعتبر الوجود الحسى في المرتبة الدنيا ، والوجود العقلي في المرتبة العليا . «فني البدء، كانت الذات أو « الأنا » الوجود الواعي بوجه عام ، باعتبار الدرجة التي يضع فيها الاحساس البصرى الذات في مركز مجال بصرى؛ أما الآن ، فان الذات « روح » ، أى عقل منطقى خالص يدرك نفسه على هذا الاعتبار ، ويعتبر كقيم منحطةليس · فقط الوسط الطبيعي المحيط به ، بل وأيضاً ومنذ زمن مبكر ، العناصر الأخرى للحياة ، « جسمه ».

ثم ينقسم الفكر إلى نوعين: فكر عملى يتجه إلى طبيعة الأشياء البصر بة من حيث صلتها بهدذا الغرض أو ذاك من الأغراض التي يضعها لنفسه ، وفكر نظرى تأملي يتجه إلى معرفة ماهية هذه الأشياء وما هي عليه في ذاتها لا بالنسبة إلى غاية من

الغايات. ويعتقد الانسان أن في استطاعته أن ينفذ بفكره النظري إلى جوهر الأشياء ، وأن يتأمل تركيبها الباطن ، فيكدس التصورات العقلية فوق التصورات حتى يكوّن منها بناء روحياً ضخما متماسك الأجزاء، متناسب الأوضاع. ومن هنا يقوم هذا التعارض الخالد بين الفكر والعمل ، بين التصور والحركة ، بين أن يفكر الانسان في الحياة و بين أن يحياها فحسب، وهوتعارض لا يفهمه الحيوان ، لأنه ليس لديه الفكر ، فهو يحيا دون أن يفكر في الحياة ، و يعمل ولا يفكر فها يعمل . وانما يوجد لدى الانسان وحده ، و يتخذ صورة نزاع عنيف بين الحياة و بين الفكر ، هذا الخادم الثائر على سيده . وهو نزاع دائم مستمر ، لأرب الانسان ليس فكراً خالصاً كما أنه ليس حياة خالصة ، بل هو مز يج من الاثنين .

وغاية الفكر العملى إدراك الوقائع، بينها الفكر النظرى يتجه إلى إيجاد الحقائق؛ الأول لا يعترف الا بالوقائع، والثانى لا وجود حقيق عنده الا وجود الحقائق. « والوقائع تمتاز من الحقائق امتياز الزمان من المكان، أو المصير من العلية؛ والواقعة توجد بالنسبة إلى الوجود الواعى كله، هذا الوجود الواعى الذى هو فى خدمة الوجود الخالص، لا بالنسبة إلى وجه واحد من أوجه هذا

الوجود الواعي المرعوم أنه خال من الوجود الخالص ، والحياة الحقيقية ، والتاريخ ، لا يعرف الا الوقائع ، والخبرة بالحياة و بالناس لا تتجه إلى غير الوقائع. ورجل العمل ، والبطل ، وذو الارادة والمجاهد الذي يناضل من أجل الانتصار على قوة الوقائع واخصاعها لنفسه والا فليمت ، كل واحد من هؤلاء ، ينظر باردراء إلى الحقائق المجردة باعتبارها أشياء لا معنى لها و لاقيمة . والسياسي الحقيقي لاوجود عنده إلا للوقائع السياسية ، لا للحقائق السياسية» ؛ لأن الحقائق مطلقة وأزلية أبدية ، أي لاصلة لها بالحياة والناس تبعاً لهذا ينقسمون قسمين ؛ قسما يتعلق بالوقائع ، وهمالذين يحيون حياة حقيقية؛ وقسما يتجه نحو الحقائق، وهؤلاء لا يحيون في الواقع، والقسم الأول يمثله الفلاح والجندي والسياسي والقائد، هؤلاء المغامرون المجاهدون ، والثاني يمثله القديس وزجل الدين والعالم والمثالي . وكل امرىء يولد بفطرته منتسباً إلى أحد هذين القسمين . واشپنجار يميل الى القسم الأول ، «لأن رجل الفكر والحقائق تعوزه كل القوى الحية للغريزة ، من نظرة نفاذة إلى صميم الناس والمواقف ؛ وإيمان بنجم ، يملأ قلب كل رجل كرّس نفسه للعمل ، و يختلف كل الاختلاف عن اليقين بصحة وجهة نظر معينة ، وصوت للدم ينتقل إلى الحركة و يمضى إلى العمل ؛

وصمير طيب راسخ ، يبرركل غاية وكل وسيلة » ، وهي صفات توجد كلهافى رجل العمل وحده ، رجل الوقائع الذي يخلق التاريخ ، ويسير في تيار الحياة الحقيقية ، لأنه يعيش في عالم الأحداث السياسية والعسكرية والاقتصادية .

وتراه يتحدث في ازدراء شديد عن العالم ذي العوينات وقئران المكتبات، وعن هؤلاء الذين قذف بهم التاريخ بعيداً عن تياره لأنهم مثاليون يجرون وراء المثل العليا ، مع أن « المثل العليا جبن وخود » ، « وفى التار يخ الواقعي ليس الحكم والسيادة للمثل الأعلى والخير والأخلاق — فان مملكتها لا تنتسب إلى هذا العالم! - وانما السيادة للعزيمة والارادة القوية، للذهن الحاضر، للموهبة العملية . فليس في استطاعة الصيحات الشاكية والأحكام الأخلاقية أن تزيل الوقائع وأن تمحوها . هكذا الانسان ، وهكذا الحياة ، وهكذا التار يخ » . أجل ، قد يكون فى استطاعتنا أن نغفل ذكر اسم نابليون في تاريخ الفكرالأوربي ولكن رجلا مشل أرخميدس بكل اكتشافاته العلمية لعله أن يكون قد لعب في التاريخ الواقعي دوراً أقل من الدور الذي لعبه هذا الجندي الذي قتله حين الاستيلاء على مدينة سراقوسة.

لأن الحياة عند اشپنجار، كما هي عند نيتشه، نضال، هي

نضال من أجل السيادة والسيطرة؛ والقوة الوحيدة التي تسودها هي قوة المصير ، المصير القاسي الذي لا يرحم ولا يعرف غاية من تلك الغايات التي توهمها هؤلاء الحالمون. بل إن هؤلاء الحالمين هم أنفسهم في أحلامهم بالسلام الدائم مناضلون من نوع خاص ، هم حيوانات مفترسة ، كالأبطال والحربيين والسياسيين سواء بسواء، مع فارق واحد هو أنهم حيوانات مفترسة لا أنياب لها ولا مخالب ، قد عجزوا عن الافتراس فراحوا ينافقون و بحماون. على الافتراس الذي حرموا منه مدفوعين بالحقد العنيف الدفين على هؤلاء الذين أوتوا القدرة على الافتراس. أنظر اليهم جيداً: إنهم أضعف من أن يقرأوا كتاباً في الحرب ، ولكنهم يندفعون بقوة هائلة إلى الطريق ليروا حادثاً جرى فيه ،من أجل أن يهيجوا أعصابهم بمنظر الدم الجاري والصيحات المتعالية . وهؤلاء المصلحون الاجتماعيون المزعومون أولا تراهم ينادون بحروب الطبقات ، بينا يصيحون قائلين: « لا حرب بعد الآن! » ؛ ثم هؤلاء الذين ينادون بالسلام والغاء الحروب و يدعون أنهم يمقتون القتل وسفك الدماء، أولا يشعرون بأشد أنواع الغبطةوالارتياح حين يرون أعداءهم يقتلون ، أولا ينادون أيضاً بالقضاء على كل خصوم السلام ؟

«الانسان حيوان مفترس. هذا قول سأقوله دأمًا ... ولست. أدرىمن ذا الذي أهنته بهذا التعريف؟أهوالأنسان...أم الحيوان؟ إن الحيوانات المفترسة العليا مخلوقات نبيلة كاملة النوع ، لايدفعها · الضعف والنفاق الى إدعاء أخلاق كهذه الأخلاق الانسانية » ، هذه الاخلاق الوضيعة التي تفرمن الحياة الى كهفمن الأكاديب. والاحلام الشاحبة. ألا إن هناك أخلاقا عالية وأخلاقاً وضيعة : الأولى تدعو الى النضال المستمر، والكفاح مع الوقائع ، والانغار فى تيار التاريخ الحي الذي لايعرف غاية أخلاقية ولا معنى انسانياً ولا يسير على هذا المنطق الذي وضعه الانسان ؛ هي أخلاق أسيانة تهيب بالمرء أن يضحي بنفسه على مذبح التاريخ من أجل التاريخ ؛ بينما الأخلاق الثانية أخلاق لاصلة لها بالحياة وليس من شأنها أن تدفع الى خلق التاريخ ، لأنها تنادى بالفرار من الاثنين عن طريق عالم من الحقائق أو الاكاذيب (والمعنى هنا واحد ).

سم هذا إن شئت «تشاؤما» ، إن كان التشاؤم عندك أن ينظر المرء فى الواقع كما هو ، دون أن يغطيه بنقاب من الأوهام الزائفة والأكاذيب المموهة مما يسمونه المثل « العليا » والغايات. الانسانية « السامية » .

ولكن تذكر دائما أن « التاريخ العام هو المحكمة العامة : لم يعطر حق الوجود إلا للحياة القوية ، الكاملة المستيقنة من ذاتها ، حتى ولو لم يكن هذا الحق حقاً للوجود الواعى ؛ وضحى دائماً بالحقيقة والعدالة من أجل القوة ، والجنس ؛ وقضى بالاعدام على هؤلاء الناس والشعوب الذين جعلوا الحقائق فوق الأفعال والعدالة فوق القوة » .

## الدم والأرض

« النبالة كالنبات تنشأ فى الأرض التى نبتت فيها وصارت ملكا لها لاتنفصل عنه . . و تمثل واسطة ارادة البقاء ، أى بالدم ، الرمز الاكبرللزمان والتاريخ»

هذا التعارض بين الكون والكون الأصغر، بين الوجود والوجود الواعى ، بين الزمان والمكان ، بين المصير والعلية ، بين التاريخ والطبيعة ، يتجلى ناصعاً فى هذا السر العجيب من أسرار الحياة ، ونعنى به الانقسام الى جنسين : الأنثى والذكر .

فالأنثى مقيدة كالكون ، مرتبطة بالأرض كل الارتباط، ليس لها من الحرية والحركة إلا حظ ضئيل ؛ قابلة لافاعلة ، سلبية لا إيجابية ؛ أما الذكر فأكبر حرية وأقل بالأرض ارتباطاً ، ولا يخضع للمؤثرات الحارجية إلابدرجة قليلة ، فهو كون أصغر بالنسبة أو ضدكون أكبر . أداة الأنثى يمثلها الدم ، وأداة الذكر تمثلها الحواس ؛ والحواس تحتاج الى الدم ، لا الدم الى الحواس ، لهذا كان الذكر يقوم على الأنثى وليس العكس . والدم رمز الدوران والتوالى ، والحواس ترمى الى التضاد والتمايز ، فالأنثى إذن تعبر

عن السياق والذكر عن التوتر.

والأنثى تحيا ولاتفكر في الحياة ، أي أنهاتحياحياة الوجود أما الذكر فيفهم الوجود ويعى الحياة ، ولذا يحيا حياة الوجود الواعى . والوجودمنطقه المصير ، ينما الوجودالواعى يدرك الأشياء على أساس العلة و المعلول . فالذكر « يدرك » المصير بالتجر بة الحية ، «ويتصور» العلة ، ولكن الأشى «هى» المصير، «وهى» المنطق العضوى نفسه ، ولذلك فانها لا تفهم العلية . ومن هناصور الانسان المصير دائما على شكل الأشى : فالمويرا عن اليونان والبارك عند الرومان والنورن في الأساطير الشمالية كلها على صورة عذارى غزلن خيوط المصير .

والأنثى « هى » الزمان ، أما الذكر فيحيا « فى » الزمان .. ولهذا نشاهد فى العصور البدائية أن النبؤة كانت من اختصاص المرأة ، فهى الوحى الذي ينبىء عن المستقبل ، لا لأنها «تعرف» المستقبل ، ولكن لأنها « هى » نفسها المستقبل وفيها يتحدث الزمان ؛ ولم يكن للكاهن ( الذكر ) من وظيفة إلا تفسير النبوءة و إعلانها .

والأشى «هى» التاريخ ، أما الذكر فيصنع التاريخ . وذلك أن لكل ظاهرة حية معنيين فهي تياركوني خالص من ناحية ،

وهى تتابع لأكوان صغرى يضم فى صدره هذا التيار ويعمل على حفظه و بقيائه ؟ المعنى الأول هو معنى التاريخ الأولى الأبدى النباتى ، الذى يسير على وتيرة واحدة وسياق مطرد ، والمعنى الثانى هومعنى التاريخ الشعورى الممتاز بالحركة والحرية . وهذا التاريخ الثانى هو التاريخ بالمعنى الشائع أى التاريخ السياسى والاجتماعى ، أما التاريخ الأول فتاريخ يوجد فى صفائه فى الدور السابق على نشأة الحضارة بمعناها الصحيح . ولكن ليس معنى هذا أن هذا التاريخ الأول خال من النضال والعراك ، إنما هو أيضاً كفاح وما س ، أليس هو والحياة سيان ؟ والعراك ، إنما هو أيضاً كفاح وما س ، أليس هو والحياة سيان ؟ فالجندى فى ميدان القتال هو المرأة فى فراش الوضع .

والأنثى تحاول بأن تفرض هذا النوع الأول من التاريخ ، ينما يحاول الرجل أن يجعل التاريخ السائد هو التاريخ الشعورى الممتاز بالحركة والحرية ، تاريخه الحاص . ومن هنا ينشأ نزاع هائل بين المرأة والرجل ، يتمثل أول ما يتمثل في هذا الرمز الذي ير بط بين الاثنين ، وأعنى به الولد . « فان سياسة المرأة الأبدية هي الرجل الذي تستطيع عن طريقه أن تكون أماً لأولاد ، وبالتالى ، تاريخاً ومصيراً ومستقبلا . ودهاؤها السياسي العميق ومكرها الحربي الملتوى يتجه دائما و يجعل هدفه أب أولادها .

أما الرجل ، الذي شاء ثقل طبيعته أن يجعله عضواً في التاريخ الثاني ، فيريد من ابنه أن يكون وارثاً وممثلا لدمه ولتقاليده التار بخية » . وفي هذا المعنى عينه قال نيتشه : « كل شيء في المرأة لغز . ولكن لهذا اللغز مفتاحا هو: الولادة . فالرجل بالنسبة إلى المرأة وسيلة ، والغاية دائمًا هي الولد » . بل وليس الولد في ذاته غاية ، إنما هو أيضاً وسيلة ، وسيلة من أجل تحقيق تاريخها الخاص، هذا التاريخ الأولى النباتي اللاشعوري. وفي هذا تفسير أيضاً لضرورة الحب في نظر المرأة ، الحب الجنسي بطبيعة الحال: فهو والولادة كل شي في حيــاة المرأة ، بل هو والولادة شيء واحد ، أو على الأقل هو وسيلة إلى الولادة ، فلا يقل عنها أهمية بالنسبة اليها.

و يتخذ هذا النزاع الأبدى بين المرأة والرجل أشكالا عدة و يستعمل فيه كل ماتيسر له من سلاح: فالمرأة تتخذ سلاحها من العاطفتين العنصر يتين الأوليين الناشئتين من أعماق الحنين الكونى، ونعنى بهما: الكراهية والحب؛ أما الرجل فسلاحه من طبيعة وجوده الحاص، وجوده الواعى: أى العقل والمنطق. ولهذا كان سلاحها أشد خطراً من سلاح الرجل؛ لأن سلاحها صادر عن الحياة، أما سلاح الرجل ففروض أو فضول على الحياة: « فلا

شيء في عالم السياسة يقرب من الهاوية السحيقة لانتقام كانتقام كليتمنستر ( زوجة أجا ممنون ، من زوجها ) أوكر يملُّد ( في أسطورة النيبلنجن ، من هاجن وكل جنس البرغنديين ) . وهذا النزاع وجد منذ وجد الجنسان وسيظل دائمًا صامتًا ملحًا لايعرف الهدنة ولا التسليم : لأن المرأة لن تستطيع أن تفهم الرجل مطلقاً ، بل وستجد فيه دائماً شيئاً يضاد أعز مالديها وأقدس ماتعتز به . والحيلة التي تستخدمها في هذا النضال من أجل سيادة تاریخها علی تاریخ الرجل ترجع إلی تلهیته عن سیاسته لکی تربطه بسياستها هي الحاصة ، سياسة بقاء الدم وتتابع الأجيال . « هناك إذن معنيان مقدسان للتاريخ : فهو إما تاريخ كوبي أو تاريخ سياسي ؛ هو الوجود أو المحافظة على الوجود . وهناك نوعان من المصير، ومن الحرب، ومن المأساة: نوع عام ونوع خاص. وليس في استطاعة شيء أن يمحو هذا التعارض، لأنه يقوم منذ البدء على أساس طبيعة الكون الحيواني الأصغر ، الذي هو كونى خالص في نفس الآن » ؛ هو التعارض بين الحياة العامة والحياة الخاصة ، بين القانون العام والقانون الخاص، بين العبادات المشتركة والعبادات المنزلية. وأعلى تعبير عن هذا التعارض هو التعارض بين الدولة والأسرة .

ولقد كان فلاسفة السياسة والحضارة ، وخصوصاً أتباع النزعة الماركسية والديمقراطية منهم، يدعون طوال القرن التاسع عشر وقبله أن الأسرة خلية الدولة وأن الدولة مجموع من الخلايا تسمى كل منها أسرة . وأقاموا على أساس هذه النظرة مذهبهم في الدولة وآراءهم في مهنة المرأة ومكانتها الاجتماعية . ومنهنا قامت هذه الحركات النسوية العديدة التي ضمها لواء واحد هو « تحرير المرأة » مطالبة بالمساواة في الحقوق السياسية ، و باقامة « دولة المرأة » بدلا أو إلى جانب «دولة الرجل» على أقل تقدير، مادامت الأسرة هي الخلية في الدولة ، والأسرة محورها المرأة أو لا تقوم بدون المرأة . وساعد على انتشار هذه الحركات النسوية وتقويتها أن تحالفت و إياها قوى أخرى لم تبغ شيئًا من وراء هذا التحالف غير استغلالها لمصلحتها الخاصة : من ماركسية وديمقراطية وحياة نيابية وتجارة عالمية.

ولكن جاء فلاسفة الحضارة من الألمان في هذا القرن فثاروا ضد هذا الاتجاه في تفسير وقائع التاريخ ، فقالوا إن الدولة ليست مطلقاً نتيجة اجتماع بين المرأة والرجل ، و إنما هي نتيجة اجتماع طائفة من الرجال يسعون نحو غاية ما من الغايات. فالرجال وحدهم الذين يخلقون الدولة الحقيقية ؛ أما الأسرة فقد تكون أحياناً عاملا من عوامل تقوية الأسرة وانصافها، ولكن هذا العامل عامل ثانوى ، ولم تكن الأسرة ولن تكون يوماً ما العلة فى وجود الدولة ، بل ولا العامل المهم فى المحافظة عليها . وأول نوع من أنواع هذا الاتحاد بين الرجال مما أدى إلى تكوين الدولة ، هو اجتماع المحار بين فى قبيلة أو جنس أو خليط من الشعب بقصد الدفاع عها ضد قوة خارجية معادية . والقبيلة الظافرة تضم اليها القبيلة التى أخضعتها . وهكذا تنشأ البذرة الأولى للدولة . فكأن الدولة تنشأ إذن على يد الرجل وعن طزيق الحرب .

وهذه النزعة الى جعل الأصل فى الدولة هو الحرب، و بالتالى الرجل ، قد وجدت من قبل فى الفلسفة السياسية عند بعض المفكرين الألمان فى القرن التاسع عشر ، وخصوصاً عند هيجل الشاب ، فان هيجل الشاب ، وفى هذا يختلف كثيراً عن هيجل فى الطور الثانى والأخير من أطوار حياته الروحية ، كان يرى أن الدولة كأن عضوى حى على صلة بكائنات عضوية أخرى : وهذه الصلة من الناحية السلبية صلة نضال ومن الناحية الايجابية صلة اعتراف متبادل . فالحرب اذن ضرورة من ضرورات وجود الدولة وتنتسب الى جوهرها . وذلك لأنه لما كانت الدولة قوة حياة ، فانها « دولة قوة » على حد تعبيره ؛ والقيام بالحروب قوة حياة ، فانها « دولة قوة » على حد تعبيره ؛ والقيام بالحروب

وظيفة جوهرية بالنسبة اليها ؛ وما تحدثه الحرب من قضاء على أمن الحياة المدنية ، وعلى حياة الفرد وقوة التروة ، ليس له قيمة مطلقة بازاء القيم العليا لوحدة الجماعة الحية . فالدولة اذن قوة ، لأنها كائن حي ، والقوة جزء جوهري من حياة كل ما هو حي وهذا الكائن الحي صورة تتطور ؛ فالدولة «صورة » منظّمة للشعب تجسدت روحه ، وفيها عبرتروح الشعب عن نفسها أكل تعبير . واذا كانت الدولة « صورة » لروح الشعب ، فلكل دولة كيانها المستقل؛ ولهذا لم يقل هيجل بوحدة الدول ولم يفر الى هذا الوهم، وهم حقوق الانسانية العامة أو عصبة الأمم والجمهورية العالمية ؛ لأن هذه التجريدات الجوفاء مضادة لكل حياة ، وهذا هو السبب في حملته على النزعات العالمية : فهو لاينكر هذه النزعات لأنها غير ممكنة التحقيق ، وأنما ينكرها لأنها تسلب الدولة « صورتها » ، أي حياتها . والجماعة الحقة لاتحيا بالفناء في هذه التجريدات العديمة الصورة، و إنما تحيا بالتفاني في خدمة شعب محدد معلوم ، وتكشف عن حيويتها وتحتفظ بها بواسطة الحرب.

ولعل اشپنجلر أن يكونقد تأثر بأفكار هيجل هذه ؛ وسواء أكان قد تأثر بها أم لم يتأثر ، فان فلسفته كلها تفضى إلى القول

بآراء كهذه الآراء. فهو يتفق مع هيجل وأصحاب النزعه الجديدة عموما في أن الدولة دولة قوة وأن الحرب من جوهرها ، لأن « الحرب هي الخالقة لكل ماهو عظيم . وكل ما له معني في تيار الحياة قد ولد ونشأ عن النصر والهزيمة » ، وأن قيام الدولة إنما يكون على أيدى الرجال فيقول ؛ « إن الدولة من شأن الرجال؛ إنها الاهتمام بالمحافظة على الـكل، بما فيها المحافظة الروحية على الذات ، وهي التي يسمونها باسم الشرف واحترام النفس ؛ إنها الانتصار على التعدى ، وتوقع الأخطار قبل حدوثها ؛ إنها أولا وقبل كل شيء الهجومُ بمعناه الحقيقي ، هذا الهجوم الدي هو طبيعي وواضح بنفسه بالنسبة الى كل حياة في صعود » . تم هو يقول أيضاً عن الدولة إنها « صورة » للشعب . ولكنه لايفهم من كلمة « الشعب » ما فهمه هيجل وأصحاب النزعة الرومانتيكية بوجة خاص . فهؤلاء قد اعتبروا الشعب صورة أولية مطلقة يؤثر فيها الناس تأثيراً تاريخياً ، والتاريخ العام عندهم هو تاريخ الشعوب، لأن كل شيء: من حضارة ولغة وفن ودين من خُلُق الشعب . ومن هنا قالوا إن الدولة صورة الشعب .

ولكن اشپنجار يحمل على فكرة الشعب هذه حملة عنيفة . فيقول في تعريفه للشعب « إن الشعب وحدة للروح. وكل الاحداث

العظمي في التاريخ لم تكن في الواقع من عمل الشعوب ، و إنمــا هي نفسها التي أوجدت هذه الشعوب أولا . إن الفعل يغير من روح الفاعل. وقد يكون من المكن أن يتجمع الناس حول اسم مشهور ، ولكن وجود شعب محل خليط من الناس وراء هذا الاسم هو نتيجة لاشرط لوجود أحداث عظمي ». ويضرب لهذا مثلا الشعب الأمريكي، فيقول إن الذي أعطى لهذا الشعب طابعه الخاص وجعل منه شعباً بمعنى الكامة هو الأحداث التاريخية والروحية العظمي التي عاناها وعلى رأسها الانقلاب الروحي الذي حذث سنة ١٧٧٥، وحرب الانفصال (من سنة ١٨٦١ – ١٨٦٥). فليست وحدة اللغة ولاوحدة الانتساب إلى جنس واحد العامل الفعال في كون الشعب شعباً بمعناه الحقيقي ، و إنما الفعَّال دأمَّا وحدة الشعور ، أو روح الشعب . وطالما كانت هذه الروح قوية وهذا الشعور عميقاً ، كان الشعب ذا قوة حيوية كبرى . فاذا انحلت الروح ، انحل الشعب ، فكامة رومانى كانت تدل على اسم شعب في أيام هانيبال ، بينها لم تكن تدل إلا على خليط من الناس في أيام ترايان .

ومن هنا كان الاختلاف أو الاتفاق بين معنى «شعب » ومعنى « جنس » . فاذا فهمنا كلمة « جنس » على طريقة عصر دارون بمعنى أنه يدل على أصل فسيولوچى واحد أو دم واحد نقى ، فان كلمة جنس تختلف تمام الاختلاف عن كلمة شعب . ومثل هذا الجنس « النقى الدم » لم يوجد مطلقاً فى التاريخ ، وإنما فى مخيلة هؤلاء العلماء فحسب ، أما إذا فهمنا الجنس فهماً روحياً غير فسيولوچى ، بمعنى أنه «شىء كونى ذو اتجاه ، وشعور بوحدة المصير ، وتساو فى الأسلوب والسير عند الموجود التاريخى » ، فان الجنس والشعب يتفقان ، والجنس بهذا المعنى هو وحدة الوجود فى الواقع التاريخى ، لا الجنس بالمعنى الأول .

وينقد اشينجار بشدة أصحاب هذه النظرة إلى معنى كلمة النس ، ويتهمهم بالتفاهة و بأنهم يفسرون هذه الكلمة التي تدل على شيء حي تفسيراً آلياً صرفا ، لأنهم يتخذون من بعض المظاهر السطحية دليلا على الاتفاق في الجنس ، مع ماييهم من الاختلاف في تحديد هذه المظاهر ؛ ولأنهم « يتحدثون عن التأقلم والوراثة ، ويفسدون هكذا ، عن طريق سلسلة علية عديمة الحياة من الصفات السطحية ، ما هو هنا تعبير عن الدم وهناك تأثير الأرض على الدم ، وهما لغزان لا يمكن للمرء أن يراها ولا أن يقيسهما ، ولكنه أيضاً لا يستطيع إلا أن يحياها و يحس بهما بوجدانه » . إنما الجنس اتفاق ووحدة في الشعور ، وهو بهذا

المعنى والزمان والمصير شيء واحد؛ وهو تعبير عن تيارالحياة الذي يسرى في حضارة من الحضارات في وقت من الأوقات . ولهذا لا يتصف بصفة الجنس إلا هؤلاء الذين يفعلون في التاريخ و يؤثرون في تياره ، هؤلاء الذين يعيشون و يتعاملون مع الوقائع ؟ ومن هنا نرى طابع الجنس أوضح ما يكون في طبقتين في الدولة طبقة الجند ثم على الخصوص طبقة النبلاء الحقيقيين ، لأنهم «يحيون بكليتهم في عالم الوقائع ، وتحت سيطرة الصيرورة التاريخية ، (ولأنهم) رجال مصير لهم إرادة وعندهم حرأة وجسارة » . أما هؤلاء الذين يعيشون في عالم الحقائق ، أي في عالم خارج عن التاريخ وهم رجال الدين والعلماء ، فان طابع الجنس ضعيف جداً فيهم، حتى ولوكان بيهم وبين النبلاء الحقيقيين أوثقروابط الدم. ولهذا نراهم اخترعوا هذا التعبير: « النبل الروحي » ، وهو تعبير لا معني له .

ليست الشعوب إذن وحدات لغوية أو سياسية أو ذات دم نقى، و إنما هي وحدات روحية . ومن أجل هذا يمكن أن تقسم إلى شعوب سابقة على الحضارة وشعوب حاضرة فيها وثالثة متأخرة عنها . والشعوب الأولى يسميها اشپنجار باسم « الشعوب الأولى يسميها اشپنجار باسم « الشعوب الأولى أنها « هي هذه الجماعات الفرارة غير المتجانسة الأولية » ويعرفها بأنها « هي هذه الجماعات الفرارة غير المتجانسة

التي تتكون وتنحل بلا قاعدة معروفة في ديناميكا الأشياء؛ والتي تنتهی بأن تشعرشعوراً سابقاًغامضاً بحضارة لم تولد بعد ، كما كانت الحال في الزمن السابق على هومير ، والزمن السابق على المسيح وزمن الجرمان ؛ والتي تتركز في طبقات كاملة ذات طابع يتجلى شيئًا فشيئًا ، جامعة أخلاط الناس في هيئات جماعية ، ينها لم يتغير طابعها الانساني إلا قليلا». فالقبائل المصرية في عهد مينا ، واليهود والفرس في عهد ملوك الطوائف، والقوط والفريجة واللمبارديينوالسكسونيين ، كل هؤلاء شعوب أولية . أماالشعوب المتأخرة عن الحضارة فيسميها باسم « شعوب الفلاحين » وأشهر الأمثلة علما المصريون في العصر الروماني . والشعوب الثالثة هي «الشعوب المتحضرة» وهي تلك التي تنشأحين تستيقظروح الحضارة فالحضارة الغربية مثلا استيقظت في القرن العاشر فنشأ حينئذعن السكسون والفرنجة والقوط الغربيين واللمباردبين ، الألمان والفرنسيون والأسبان والطليان.

وقد كان المؤرخون وعلماء الأجناس يعتبرون أن هـذه الشعوب هي التي أنشأت الحضارة الغربية ، وأنها وحدات خالقة للتاريخ ، وأن الحضارة نتيجة الشعوب . ولكن جاء اشپنجلر فقلب هذه النظرة رأساً على عقب ، فقال : « يجب أن نؤكد

بكل ما أوتينا من قوة أن الحضارات العليــا شيء أصيل كل الأصالة، انشق من أعمق أعماق الروح. بينما الشعوب ، على العكس من ذلك ، ليست ، بصورتها الباطنة و بكل مظاهرها ، المنتجة لهذه الحضارة ، و إنما هي مر · \_ إنتاجها » . وهذا هو الاكتشاف الكبير الذي قام به في هذا الباب، وهو نفسه قد نعته بأنه اكتشاف حاسم . وتبعاً لهذا ستكون الشعوب كأى. مظهر من مظاهر الحضارة رموزاً فحسب ، رموزاً على روح الحضارة فيها تعبير واضح عن هذه الروح ؛ وستكون الشعوب ممثلة للرمز الأولى الحضارة التي تنتمي إلها. فهناك إذن شعوب ذات طراز أَيْلُونِي ، وأخرى ذات طراز سحرى ، وثالثة ذات طراز فاوستى ، وهكذا : وليست الشعوب اليونانية هي التي خلقت الحضارة. اليونانية ، و إنما هي الحضارة اليونانية هي التي خلقت الشعوب اليونانيـة . « فالتاريخ العام هو تاريخ الحضارات العليا ؛ وما الشعوب إلا الصور الرمزية التي فيهما يحقق الانسان الموجود بها مصیره ».

هناك إذن ثلاثة أنواع من الشعوب: شعوب أوَّلية وشعوب فلاحين وشعوب حضارية أو متحضرة . فاذا نظرنا إليها من ناحية ارتباطها بالتاريخ ، وجدنا أن الشعوب الأوَّلية شعوب خاضعة

لحركة قد تكون اندفاعية وقد تكون طويلة النفس، ولكمها دأُمَّا حَرَكَةً غير عضوية ليس فيها أتجاه ولا مهيمن علمها مصير، ولا تتطور حسب صورة محدودة ؛ ومعنى هذا كله أنها غير تاريخية .كذلك الحال في شعوب الفلاحين ، هي الأخرى غير تاريخية ، لأنها « الموضوعات المتحجرة لحركة آتية من الخارج تؤثر فيها على شكل صدمات عرضية خالية من المعنى » , وعلى العكس من ذلك نجد الشعوب الحضارية تتطور حسب « صورة » معينة هي صورة الحصارة التي أنشأتها . وهنا الفارق الأكبر بين هذه الشعوب وبين النوعين الأولين من الشعوب: فأن هذه الشعوب الأخيرة عديمة « الصورة » ، ينما الشعوب الحضارية تمتاز بأنها « على صورة » ، أو « ذات صورة » .

والشعوب ذات الصورة هي « الأمم » . « فان الأمة تقوم على أساس صورة » . وكلما كانت الصورة عميقة ، كلما كانت الأمة أعظم شعوراً بذاتها ، وأقدر على الاحتفاظ بمقوماتها ، وأشد شموساً وامتناعاً على التأثر بغيرها ؛ كما أنها تكون أيضاً أكثر شعوراً بالحرية في خضوعها لصورتها ، وبدلا من أن تكون الصورة سيدتها تصبح هي سيدة الصورة .

ولكل أمة صورتها الخاصة المميزة لها عن بقية الأمم ؛

ولهذا فان بين الأمم بعضها و بعض حاجزاً ضخما كالذى بين الحضارات بعضها و بعض سواء بسواء ؛ بل إن الأمم الناضجة بينها و بين بعض حاجزاً أقوى من ذلك الذى بين الحضارات . ولهذا فان الأمم لاتستطيع أن تفهم بعضها بعضاً .

وكل ماتستطيع أن تفهمه أمة عن أمة أخرى إنما هو صورة صنعتها كل على حسب طبيعتها الخاصة ، أى صورة مشوهة تكون مصدراً للشر الكثير بين الأمتين. قارن مثلا بين التدن الألماني والتدين الفرنسي، أو بين الأخلاق الانجليزية والأخلاق الاسبانية أو بين عادت الانجليز وعادات الألمان ، فسترى حينئذ هوةعميقة تفصل بين كل أمة من هذه الأمم والاخرى. وطالما ظلت الأمم ناضجة ، كان التفاهم بينها و بين بعض شديد العسر ، إن لم يكن من المستحيل؛ ولهذا فانك إذا رأيت أممًا قد بدأت تتفاهم، فاعلم أن هذا انذار خطير بأن هذه الأمم قد دب اليها دبيب الانحلال وأصدق شاهد على ذلك روما في عهد الامبراطورية ، فان الشعوب في الامبراطورية قد بدأت حينئذ تتفاهم أي يفهم بعضها بعضاً ، فكان ذلك ايذاناً باضمحلال الامبراطورية الرومانية .

ولكن للأمم المنتسبة إلى حضارة واحدة طرازاً خاصاً يجمع بينها كلها و يميزها عن الأمم المنتسبة إلى حضارة أخرى . وهذا

الطراز ينبع ، كأى طراز آخر ، من الرمز الأولى الحاص بالحضارة فالأمم القديمة وحدات جسمية صغيرة كل الصغر ، تبعاً لرمز حضارتها الأولى وهو الأجسام الصغيرة كالنقط المنعزلة بعضها عن بعض: فلم يكن الهلينيون أو الأيونيون أممًا ، إنما الأمم في الحضارة القديمة هي شعب كلمدينة «وكلمة الشعب» اليوناني بالمعنى الذي قلناه هناعن الشعب ، سوء فهم ؟ فان اليونانيين لم يعرفوا مطلقاً هذه الكامة . واسم الهلينيين الذي ظهر حوالي سنة ٦٥٠ لايدل على شعب ، بل يدل على مجموع الناس المنتسبين إلى الحضارة القديمة، ومجموع الأمم (اليونانية) في مقابل البرابرة ». أما في الحضارة العربية فانالأمة هي الملة أو مجموع المتبعين لدين واحد ، والذين يجمع بينهم اجماع واحد . وبينما كانت التبعية للأمة القديمة تتم عالحصول على حق المواطن ، نرى التبعية في الأمة ذات الطراز العربي تتم بشعيرة دينية خاصة مثل الختان عند اليهود والتغطيس عند المندائيين والنصارى . والمواطن الذى من مدينة أجنبية بالنسبة الى الأمة القديمة ، هو الكافر بالنسبة الى الأمة العربية والأمة القديمة مرتبطة باطناً بمدينة ، والأمة الغربية ببقعة من الأرض، أما الأمة العربية فلا تعرف الوطن بل ولا اللغة. وفي هذا كله نجد أن فكرة الأمةفي الحضارة العربية تقوم كلها علىأساس الرمز الأولى لهـذه الحضارة ، رمز الـكهف والاجماع والروابط الروحية الخالصة .

وفكرة الأمة في الحضارة الفاوستية تعبر عنها كلة « الوطن» وفي هذه الـكلمة تعبير عن نزعة الروح الفاوستية إلى اللانهائي ، الزماني والمـكاني سواء بسواء . فالوطن من ناحية المـكان في نظر الروح الفاوستية بقعة من الأرض لا يشعر الفرد فيها بأن لها حدوداً و إنما تضم أفقاً جغرافياً يمتد إلى غير نهاية ، ولو أنه يشعر معذلك بأنه مستعد في كل لحظة للتضحية بنفسه من أجل هذا الوطن اللامحدود .

والوطن من ناحية الزمان هو البيت المالك الذي يتسلسل إلى غير بهاية ؛ فليست الرابطة التي تربط الشعب أو الأمة في الحضارة الفاوستية رابطة المحكان المنعزل أو المدينة كما هي في الحضارة الاپلونية ، وليست أيضاً رابطة الإجماع كما هي في الحضارة السحرية ، وإنما هي رابطة التاريخ المستمر إلى غير الحضارة السحرية ، وإنما هي رابطة التاريخ المستمر إلى غير نهاية ، المتمثل في توالى الملوك الحارجين من يبت هو البيت المالك ، وهذا الاحساس بفكرة البيت المالك عميق لدرجة أن سوء سيرة أحد الملوك لا يزعزع من هذا الاحساس ، ما دام الأصل هو المكرة لا الشخص المثل للفكرة . ومن هنا كان الاختلاف

الكبير في تصور التاريخ بين الرجل القديم والرجل العربي والرجل الفاوستي : « فالتاريخ القديم في نظر الرجل القديم عبارة عن سلسلة من الصدف تمر من لحظة إلى أخرى ؛ والتاريخ السحري بالنسبة إلى الرجل السحرى هو التحقيق المتتالي لخطة كونية أرادها الله تسير، باتصالها بالشعوب ومن خلالها، من الخلق إلى الأفناء ؛ والتاريخ الفاوستي في عين الرجل الفاوستي إرادة عظمي واحدة ذات منطق شعورى ، تعمل الأمم على تنفيذها بتوجيه من الحكام الذين يمثلون هذه الأمم » . ويتجلى هذا الشعور الفاوستي في فكرة الوفاء بالعهد في العصر الاقطاعي القوطي ، وفكرة الولاء للسلطان في عصر الباروك، ثم في هذه الفكرة التي قد يبدو ظاهرياً فقط أنها تعارض هذا الاحساس ونعني بها فكرة الشعور القومي في القرن التاسع عشر.

فاذا نظرنا إلى الأمة فى ذاتها وجدنا أن الذى يمثلها حق التمثيل هو طبقة النبلاء. أما بقية الطبقات فلا تمثلها إلا تمثيلا ناقصاً أو لا تمثلها على الاطلاق. فطبقة الفلاحين لا تمثل الأمة فى شىء ، لأنها خارجة عن التاريخ ؛ فان التاريخ لايقوم إلا مع الحضارة ، وطبقة الفلاحين تسبق ميلاد الحضارة ؛ وهى ستظل دائماً شعباً أولياً فى كثير من ملامحها حتى أثناء الحضارة . و إنما يمثل الأمة

دائمًا أقلية ضئيلة من الناس المتازين النبلاء ، « لأن «الأمة» ، ككل رمز من الرموز الكبري للحضارة ، متاع روحي خاص بنفر من الناس قليل. والانسان يولد بالفطرة ممثلاً للأمة ، كما يُولد موهو باً في الفن أو في الفلسفة». وهذا ظاهر في دور الحضارة الحقيقي حين لم تنشأ المدن العالمية بعد . ولكن حين تنشأ هذه المدن ، يقوم إلى جانب هذه الأقلية النبيلة أقلية أخرى تختلف عن الأقلية الأولى: فبينما الأقلية الأولى لها تار نخها وتحيا في باطنها الأمة التي تمثلها ، وتشعر بأن رسالتها في أن تقودها ؛ نرى الأقلية الجديدة مكونة من أناس ليس لهم تاريخ ، ذوى نزعة عقلية لا تفسر الأشياء إلا بالعلّية لا بالمصير ، مفكر نن أدباء ، محيون في عالم الحقائق لا الوقائع . « وهذه الأقلية لا تنتسب في الواقع إلى الأمة ، لأن الشعوب الحضارية صور لتيارات وجودية خالصة حية ، بينها العالمية مزيج من «العقول» الواعية لا أكثر ولا أقل. هي نزعة مضادة للمصير وللتاريخ باعتباره تعبيراً عن المصير. وأسلحة أصحابها أسلحة روحية يساعد على تأثيرها روح المدن العالمية، تلك الروح المُجْذَرة المستئصلة. وهذه النزعة وجدت في كل الحضارات في الدور الأخير منها ، دور المدنية والمدينة العالمية: كانت في الصين في عصر الأمبراطرة المتنازعين ، وفي

الهند بعد وذا وأيامه ، وفي الحضارة القدعة في الهلينية ( العصر الأخير في الحضارة القديمة ) ، وتراها في الحضارة الغربية ابتداء من القرن التاسع عشر حتى اليوم ، وشارتها الأبدية هذه العبارة الرومانية المشهورة في أيام انحلال الرومان ، وأعنى بها : « خبراً وأَلْعَابًا ! » أَى لا نطلب في الحياة غير الأكل واللهو؛ فلا غايات نبيلة ولا نضال ولا حروب. بعد أن كانت الشارة هي هذه العبارة الانجليزية الرائعة: « وطنى ، خطأ أو صواباً! » ، أى أعمل مايطالبني به وطني ، وطني الحاص ، سواء أكان هذا الذي يطالب به خطأ أو كان صواباً . فني هذه العبارة تعبير قوى عن إحساس بالوقائع التاريخية والسياسية ، وعزيمة على أن يكون الانسانخالقاً للتاريخ لاموضوعاً للتاريخ «وهذه النزعةالعالمية إنما تبدأ عندهؤلاء المعذبين بالجزع الأبدى ، الذين يفرون من الواقع ويعتزلون في الأديرة والمكتبات والجماعات الروحانية أو الروحية ، كي يعلنوا عدم اكتراثهم للتاريخ العام ؛ وهذا ينتهي في كل حضارة بالحواريين المبشرين بالسلام العالمي . . . الممثّلين للمثل العليا الخاصة بشعوب الفلاحين ، عرفوا ذلك أو لم يغرفوه . ومجاحهم معناه أن الأمة قد عزلت عن عرشها في التاريخ وطردت حارج إطاره ؛ لامن أجل السلام الدائم ، ولكن من أجل الآخرين»؛

من أجل هؤلاء الذين استغلواهذا الانحلال ، كى يقيموا هم عروشاً لهم فى داخل إطار التاريخ ؛ أو من أجل هؤلاء النفر القليل من المغامرين المجذرين الحالين من كل ضمير ، الذين لا يرومون شيئاً غير تحقيق شهواتهم وأطاعهم فى السيطرة والسلطان . « فالسلام الرومانى » لم يكن له من معنى غير هذا المعنى سواء بالنسبة إلى الأمبراطرة العسكريين المتأخرين أو بالنسبة إلى الملوك الحربيين الجرمان . « إن الموت خير من العبودية ، هكذا كان يقول الفلاحون الفزيزيون القدماء . اقلب هذا القول ، تكن لديك الصيغة الميزة لكل المدنيات المتأخرة ، ولا بد أن تكون كل منها قدعرفت بالتجربة ما يساويه هذا القول » .

« إن التاريخ لا وجود له إلا بالأمم ، لأنها صوره الحية ، فاذا حطمتها حطمت التاريخ .

« وكل أمة لها ، طالما كانت تحيا وتناضل ، دولة ، ليس فقط باعتبارها في حالة حركة ، بل وفوق كل شيء باعتبارها صورة » . ولا تكون الأمة ذات دولة « على صورة » أو « لها صورة » إلا إذا كانت مكونة من طبقتين لا أكثر ولا أقل : هما طبقة النبلاء وطبقة الكهنوت. والحضارة هي الدولة على هذا النحو وحده . لأن الانسان باعتباره جنساً لازال من خلق الطبيعة : هي التي تهذبه

وتنظمه ؛ ولكن باعتباره طبقة بهذب نفسه بنفسه ، وهـذا التهذيب في أعلى معانيه هو الحضارة . فالحضارة والطبقة لفظان قابلان لأن يستبدل الواحد منهما بالآخر ، يولدان كوحدة ، و يموتان كوحدة » . ولكي تتضح فكرة الطبقة وهذا الدور الذي تلعبه في الحضارة ، نجب أن يفرق أولا بينها و بين الطائفة . فالطبقة هي الحضارة التي تنمو وتتطور ، هي الحضارة في طريقها إلى النضوج؛ وهي عضوية حية ، و « الصورة المطبوعة التي تتطور في حياة » ؛ ولهذا توجد دائمًا في ربيع الحضارة وصيفها ، وقد تستمر إلى مابعد ذلك و إن قلت سيادتها شيئاً فشيئًا . أما الطائفة فهي نهاية كل حضارة ومدنية ، وخارجة عن التاريخ ، وتمثل روح شعوب الفلاحين . ولهذا لانراها في الحضارة المصرية في الدولة القديمة والدولة الوسطى ؛ كما لأنجدها في الهند في العصر السابق على بوذا . و إما تنشأ في الأدوار المتأخرة حداً من الحضارة ، وفي كل حضارة بالضرورة . فنجدها في الحضارة المصرية مثلا ابتداء من الأسرة الحادية والعشرين (حوالي سنة ١١٠٠ ) حين أصبحت السيطرة والسلطان في مصر تارة في يد الطوائف الكهنوتية في طيبة ، وطوراً في يد الطوائف الحربية في ليبيا القديمة . فكأن إذن « بين الطبقة و بين الطائفة

نفس الفارق الذي بين الحضارة المتقدمة جداً و بين المدنية المتأخرة كل التأخر ».

كما يجب أن يفرق ثانياً بين الطبقة والنقابة . لأن النقابة سواءأ كانت نقابة موظفين أو فنانين أوصناع أو محامين تجمع بين المنتمين إليها التقاليد الفنية وروح المهنة أو سرها كما يقولون ؟ أعنى أن الرابطة فيها تتعلق بطريقة التفكير في الحقائق. فلا تر بطها رابطة الدم أوالجنس أو الشعور بالمصير التاريخي والزمان: وهي الروابط التي تتوفر وحدها في الطبقة . ولهذا فان النقابة ليست كائناً عضوياً حياً ، بل صورة متحجرة ، قدتدعي الروحية والدقة والأناقة و بالتالى السموّ « الروحي » على الطبقة ، ولكنها ذات تأثير تافه في مجرى التاريخ الواقعي . ويظهر الفارق بين الاثنتين جلياً في طبيعة التهذيب الذي يتلقاه كل من فالتهذيب في حالة الطبقة يسمى التربية النظامية ؛ أما في حالة النقابة فيسمى التعليم ، أي وضع طائفة من المعلومات « والحقائق » في ذهن من يتهذب. والتعليم في حاجة إلى كتب، بينها التربية في حاجة إلى الوجدان المتوسم والتآلف مع الوسط الذي فيه يشعر و يحيا: وهذا هو الفارق بين تر بية الدير وتر بية الشبان النبلاء في العصر القوطى الأول .

ولعل هذا أن يكون كافياً للتمييز بين الطبقة و بين الهيئات التى قد تشابهها فى الظاهر ، ومن هنا يكون هذا التشابه مصدر خلط شنيع . فلننتقل إلى فكرة الطبقة لنحلل مضمونها ومدلولها التاريخي والرمز الذي تتجه إلى تحقيقه .

أولمايبدأ التاريخ الحقيق يبدأ بنشأة طائفتينها طبقة النبلاء وطبقة الكهنوت. وهما طبقتان أوليان يرتفعان على الطبقة السابقة على التاريخ الحقيق ،والتي تحيا حياة نباتية خالصة ، ونعني ما طبقة الفلاحين ، إن جاز لنا أن نستخدم لفظ « طبقة » بالنسبة إليها . فتشعر كل طبقة من هذه الطبقات الثلاث شعوراً قوياً لايقبل التحليل بأن بين كل منها والأخرى « مسافة » ، على حد تعبير نيتشه . ولكن هذا الشعور يبدأ أول ما يبدأ فما بين طبقة النبلاء وطبقة الفلاحين ، لأن الطبقة الثالثة لم توجد بعد . ويظهر حينئذ على هيئة كراهية تنبثق من أعماق القرية ، وعلى هيئة ازدراء يقذف به النبيل من برج قصره . فالرمزان المتجسدان لهذا الشعور المزدوج هما إذن القرية بالنسبة إلى الفلاحين، والقصر بالنسبة إلى النبلاء .ثم لا يلبث هذا الشعور أن يأخذ معنى ثالثًا ورمزًا غير الرمزين السابقين بنشأة طبقة جديدة حين تبدأ الحضارة الحقيقية ، هي طبقة الكُهُنوت أو رجال الدين. فتتحالف هذه الطبقة أولا مع

طبقة النبلاء باعتبار أنهما هما وحدهما اللذان ينطبق عليهما لفظ طبقة ، أمَّا الفلاحون فأنهم لأطبقة . ومن هنا يكاد لفظ الطبقة أن يقصر عليهما وحدهما . والرمز الذي يتخذه الوضع الجديد هو « البطرشيل ( ثوب الكاهن ) والسيف » في مقابل المحراث. و يظهور المدنية و بعد أن تتوطد بعض التوطد تظهر على المسرح طبقة أخرى سميت بالفعل وعرفت في التاريخ بأنها « الطبقة الثالثة » ، وأعنى بها الطبقة البورچوازية . وهي طبقة امتازت بالثقافة االروحية ، فكان ذلك دافعاً لها إلى احتقاركل الطبقات. أو ليست أسمى منها روحياً! فهي تحتقر الفلاحين والريف، « لأنها تشعر بأنها أكثر حركة وأكبر حرية ، وبالتالي أعظم تقدماً في طريق الحضارة » . وتحتقر الطبقتين الأخريين باعتبار أنها فوقهما روحياً ومتقدمان عنها تار يخياً واللاحق قد خطا في طريق التقدم خطوة أطول من تلك التي خطاها السابق. ولهذا كان على الطبقتين المتازتين أن تعملا لها حسابًا ، أو على الأقل أن لأتحتقراها احتقارها للفلاحين.

إلا أن التاريخ الحقيق إنما يقوم على هاتين الطبقتين المتازتين وحدهما. وهما يشعران فى أنفسهما بهذا الامتياز، ويعتقدان أن مكانتهما فى الدولة والتاريخ مستمدة من الله،

ولهذا لانتطلب هذه المكانة منهما احترام النفس والشعور بالذات فحسب، بل وأيضاً أقسى أنواع ضبط النفس، بل والموت في كثير من الأحيان؛ ويحس أبناؤهما بأن حياتهم تقوم على مكانة رمزية ومهابة، لأن لها غاية ولا وجود لها إلا من أجل تحقيق هذه الغاية. هذه هي الصفات العامة والقيم العليا التي تشعر هاتان الطبقتان بأنهما سويا يتجسدانها. فلننظر الآن فما يميز هاتين الطبقتين الواحدة عن الأخرى.

إن التمييز بين هاتين الطبقتين يقوم على هذا التعارض الأساسي فى كل الوجود ، ونعني به التعارض بين الوجود و بين الوجود الواعى ، بين الزمان والمكان ، بين المصير والعلية ، بين الوقائع والحقائق ، بين السياق والتوتر ، بين التاريخ والطبيعة . « فكل نبالة أو طبقة نبلاء رمز حي على الزمان ، وكل كهنوت أوطبقة رجال الدين رمزحي على المكان. والمصير والعلية المقدسة، والتاريخ والطبيعة والمتي والأين ، والجنس واللغة ، والحياة الجنسية والحياة الفكرية : كل هذا يجد فيهما أعلى تعبير وطبقة النبلاء تحيا في عالم من الوقائع ؛ ورسل الدين في عالم الحقائق ؛ أحدهما حَكْمِ وَالْآخر عَالَم ؛ الأول فاعل ، والشَّاني مفكر . والشعور الكونى عند الأرستقراطي كله سياق ، أما عند رجل الدين فإن

هذا الشعور الكونى توتر مطلق » . وكل طبقة تتنافى مع الأحرى من حيث الصورة ، وتمتل إحداهما الكون والأخرى الكون الأصغر ؛ وتبعاً لهذا يمثل النبلاء صفات ما هو كونى ، ينها يمثل الكرة نبوت صفات الكون الأصغر .

فالنبلاء بمثلون الكوبي في أولى صفاته ونعني بها الارتباط بأرض معينة لا ينفصلون عنها ، ويشعرون بأن جذورهم تمتد مستأصلين ، أي لم يعودوا بعد نبلاء . ومن هنا نشأت فكرة الملكية، وهي فكرة غريبة كل الغرابة عن الكهنوت. « فالملكية شعور أصيل وليس عضوياً منطقياً . وهي تنتسب إلى. الزمان والتاريخ والمصير. لا إلى المكان والعلية » ؛ هي شعور من جانب المالك بأن الشيء المملوك يكوِّن جزءاً من جوهره، فلا يمكن أن ينفصل عنه ، كما لا يمكن للنبات أن ينفصل عن. الأرض التي نبت فيها؛ وبأن المكان الذي نشأت فيه ملك بالضرورة له ، كما أن منبت الشجرة ملك لها بالضرورة ، ملك تدافع عنه بكل ما أوتيت من قوة ليس فقط ضد غيرها من الأشجار ، بل وضد الطبيعة كلها إذا لزم الأمر .

ومن ذا الذي يرى الصراع حول الملكية في الغابة ، ولا

تأخذه القشعر يرة بازاء عمق هذه الغريزة ، غريزة الملكية ، في نفس النبات. ومن أجل هذا كانت الملكية دامًا وبالمني الصحيح ملكية عقارية ، ملكية للأرض ، وان الغريزة التي تذفع إلى تحويل ما يكسبه المرء إلى أرض وعقارات فهي دائمًا علامة على الرجال ذوى المعدن الممتاز ؛ على الرجال الذين يخلقون التاريخ وينشئون الحضارة بمعناها الصحيح الدقيق. ولذا لايقوم النزاع على الملكية العقارية إلا في الأدوار الأولى من الحضارة وبخاصة في ربيعها حين تكون السيادة للطبقة النبيلة الممتازة . أما هذا النزاع على الملكية الذي نراه في الأدوار المتأخرة فان له معنى آخر يختلف عن معنى النزاع الأول تمام الاختلاف : لأن النزاع هنا نزاع مادى حول أداة من أدوات المتعة والترف ، أما النزاع في الحالة الأولى فهو نزاع روحي حول جوهر الانسان نفسه وما يميزه بصفاته. ولم يكن انكار الملكية والحلة عليها صادرين يوماً ما عن غريزة الجنس والدم ، غريزة الوجود الحالص ، بل عن الوعى والتفكير العقلي المنطقي ، وعن أناس روحيين خالصين ، مستأصلين يسكنون المدن العالمية ، أي عن القديسين والفلاسفة والمثاليين. فهذا الذي قال إن « الملكية سرقة واغتصاب » ، رحل ينتسب إلى المدينــة العالمية قد

خلا من كل نبالة ، مستأصل لادم ولا جنس له ، يحيا في عالم من الحقائق ، لا مع الواقع . « اذا أنكر رجل الدين ( أو العالم والمثالى والفليسوف) الملكية ، فانما ينكر شيئا خطراً عليه يشعر بأنه اجنبى عنه ؛ أما اذا أنكرها النبيل ، فهو في هذا إنما ينكر ذاته نفسها » .

و يمثلونه ثانيا في صفة الدوران والتوالى ، دوران الأجيال وتواليها ، أى في صفة الدم.ومن هنا كانت الصلة الوثيقة بين النبالة وبين المرأة ، باعتبار المرأة الممثلة للدم والعاملة على تتالى الأجيال فالنبلاء يمجدون المرأة وحياة الأسرة ، وقد يصل بهم هذا التمجيد أحيانا الى التضحية بالحياة العامة في سبيل الحياة الخاصة بأن ينصرفوا عن تيار الوجود العام إلى تيار الاجداد والذرية والتناسل. و يحرصون تبعاً لهذا أشد الحرصعلي أن يكون لهم أولاد وارثون ولذلك فان الذي يبقى في ذريته لايموت أبداً ؛ أما الذي مات بلا وارث من الأولاد ، فقد مات إلى غير رجعة ، مات موتاً قضي عليه فيه نهائياً . ولديهم عن الزواج فكرة عالية لأنه الأداة إلى الاحتفاظ بالدم والجنس، أي بالنبالة . وعلى العكس من هذا كله نجد رجل الدين ( أو الرجل العقلي الروحي بوجه عام ) يعرض عن المرأة كاشحاً بوجهة ، لأنه لايطلب احتفاظاً مدم أو تتابعاً.

لأجيال، فليس له دم وحياته من بعد موته إنما يكون في الأعمال الروحية التي خلفها وراءه، وورثته ورثة من نوع روحى. وهذا يتمثل في رموز رجل الدين الخاصة وعلاماته: من عزوبة ودير ورهبنة ، وصراع مع الغريزة الجنسية قد يصل إلى حد الخصاء ؟ كما يظهر جلياً في فكرته عن الزواج ، وهي الفكرة التي نجد نموذجا واضحا لها عند كنت الذي يقول بأن الزواج عقد بين شخصين يقصد به التمليك المتبادل ، وهذا يحصل عن طريق الاستخدام المتبادل لخصائصهما الجنسية ، وهو تعريف فاحش النرواج.

والتاريخ الحقيقي هو تاريخ الجنس والتاريخ الحربي والسياسي والدول التي تناضل في تيار الحياة القوى الجارف وتظل دائماً في صراع مع الوقائع. « فالسياسة بمعناها الرفيع هي الحياة والحياة هي السياسة ». و بدون هذا التاريخ الحقيق لايقوم عالم الروح أو الحضارة بالمعني الضيق الذي اعتاد الناسأن يعطوه لهذه الكلمة ، أي بمعني الثقافة . لأن الدين والفن والفلسفة و بقية مظاهر عالم الروح إنما هي أيضاً « تعبير يغمس هذه الصور في الوجود الواعي لأجيال متعاقبة تامة » . فالبطل ، وهو الذي يصنع التاريخ الحقيق ، ليس في جاجة إلى هذا العالم ، عالم عالم عالم عالم الروح الحقيق ، ليس في جاجة إلى هذا العالم ، عالم عالم عالم التاريخ الحقيق ، ليس في جاجة إلى هذا العالم ، عالم عالم عالم التاريخ الحقيق ، ليس في جاجة إلى هذا العالم ، عالم

الروح، لأنه كله حياة في حياة ؛ أما القديس فلا يستطيع أن يستغنى عن الحياة إلا بالزهد القاسي العنيف ، وهذا الزهد نفسه لايتم إلا بقوة حيوية أي بحياة ، فهو إذن لايمكن أن يكون في غنى عن التاريخ أى عن الحياة . ومعنى هذا كله أن التاريخ الحقيق من صنع النبلاء لامن صنع رجال الدين: « إن التاريخ ذا الطراز العالى كان دائماً تعبيراً ورد فعل لوجود طبقةمن النبلاء والمكانة الباطنة للأحداث إنما يحددهاسياق هذا التيار الوجودي الخاص » . ولهذا فانه إذا زالت طبقة النبلاء ، لا باعتبارها أصلابًا ، فهذا شيء ثانوي ، ولكن باعتبارها تقاليد حية ، زال التاريخ الحقيقي فانتقل من دور الحضارة الخالقة « ذات الصورة التي تتطور في حياة » ، إلى دور المدنية ، أي أصبح تاريخاً سطحياً متجهاً محو غايات مشتتة متنافرة ، لاتحكمه صورة ولا يحلق منظوراً باستمرار ، خالياً من المعنى تماماً .

ولكن هذه النبالة التي تكون التاريخ الحقيقي « ليست طائفة من الألقاب ، والحقوق أو الامتيازات ، والمراسم ؛ و إيما هي ملكية باطنة من العسير تحصيلها ومن الصعب الاحتفاظ بها وتبدو، حين يفهمها المرء ، خليقة بأن يضحي من أجلها بحياة كاملة » . فالأسرة العريقة ليست سلسلة من الأجداد فحسب ، لأن كل فرد

فى الدنيا له سلسلة من الأجداد ، ولكنها أولا وقبل كل شيء سلسلة من الأجداد الذين عاشوا طوال قرون على قمة التاريخ ، واتخذ التاريخ فى دمهم صورة كاملة . ولهذا فان هذه السلسلة يجب أن يقيد المرء ابتداءها من ابتداء الحضارة لا قبل ذلك : فالنبالة الغربية مثلا تبدأ فى العصر القوطى لامن الفرنجة ، والنبالة فى انجلترا تبدأ من أيام النورمنديين لامن أيام السكسون .

ولكل من الطبقتين تقاليدها . ولكن التقاليد هنا تختلف اختلافاً بيناً عن التقاليد هناك: فتقاليد النبلاء صادرة عن التربية النظامية ، أما تقاليد طبقة الكهنوت فصادرة عن التعليم . وهذا ما يجعل الفارق بين النوعين من التقاليد شاسعاً: فإن التربية النظامية تسرى في الدم وتنتقل بالتالي من الأب إلى ابنه ، وهذا هو المعنى الحقيقي للتقاليد ، و بالتالى للطبقة . أما التعليم فيفترض فيمن يتلقاه وجود ملكة وموهبة فطرية ، ومن هنا لم يكن من المستطاع أن ينتقل التعليم بنفسه من الآباء إلى الأبناء ؛ ومن هنا أيضاً كانت طبقة الكهنوت الحقيقية مجموعة من الأفراد الدين لاتر بطهم ببعض رابطة الدم ، بل رابطة الموهبة المتساوية فالفارق. إذن بين تقاليد النبلاء وتقاليد الكهنوت هو الفارق بين النسب الدموى والنسب الروحي

ولهذا كله اختلفت نظرة كل طبقة ، في الوجود ؛ وأصبح لكل مهما أخلاقها الحاصة ، وبالتالى شرعة قيم خاصة بهما وحدها وتعارض بها شرعة قيم الطبقــة الأخرى . وهذا هو ما اكتشفه نيتشه حين أرجع مصدر الأخلاق إلى اثنين: السادة والعبيد (راجع الفصل الموسوم باسم « أصنام الأخلاق » في كتابنا عن نيتشه ) ، ولو أنه لم يوفق في فكرة أخلاق السادة وأخلاق العبيد توفيقاً كبيراً ، وأعطى للمسيحية معنى خاصاً . والأحرى أن تقوم مقامها تفرقة أخرى هي التفرقة بين الحلال وبين الأخلاق . أما الخلال فهي « نتيجة لاشعورية لتربية نظامية طويلة مستمرة ، والمرء يلقنها من الوسط لامن الكتب . وهي سياق مدرك بالوجدان وليست تصوراً منطقياً . أما الأخلاق فقانون مكتوب مقسم إلى مبادى، ونتأنج ، وبالتالي قامل لأن يتعلم وهو تعبير عن اقتناع » . ولهذا كانت الخلال تاريخية ، مادامت تقوم على التجربة الحية للتاريخ ؛ بينها الأخلاق خارجة عن التاريخ. وفي هذا تفسير واضح لهذه الواقعة وهي أن المذاهب الأخلاقية لم تنتج أثراً في التاريخ ، ولم يكن في استطاعها أن تغير من طبائع الناس ، ولا أن توجهم أي اتجاه ؛ وعلى العكس من ذلك كانت الخلال دائمًا العامل الحاسم في سلوك الناس به

و بالتالى فى مجرى التاريخ ، أو ليست أسلوباً من أساليب الحياة ؟ والحلال فطرية عضوية ؛ وهى مايوجد ، لاما هو حق . أما الأخلاق فمجموعة حقائق ولهذا لاتوجد فى الواقع مطلقاً ؛ إنما هى أمرأو واجب مثالى نظرى معلق فوق الضمير . والفكرة الرئيسية فى الحلال هى فكرة « الشرف » ، وفى الأخلاق « عدم الحطيئة » ، أى أن الأولى إيجابية دائماً ، والثانية سلبية دائماً .

فأخلاق النبلاء تقوم كلها على فكرة الشرف، لأنها تضم بقية الصفات المحمودة التي تحملها شرعة هذه الأخلاق: من وفاء بالعهد وتواضع وشجاعة وضبط نفس وعز عمة . والشرف إنما يصدر عن الدم ، لاعن العقل . وشرف شيء من الأشياء مثل شرف الطبقة أوالأسرة أو الوطن « معناه أن للحياة في الشخص قيمة خاصة ، ومكانة تاريخية ، ومسافة ، ونبالة . وهو ينتسب إلى الزمان ذي الأتجاه ، كما أن الخطيئة تنتسب إلى المكان الخالى من الزمان . وأن يكون عند الانسان شرف معناه أن له جنساً » . وما يضاد الشرف هو الوضاعة والمسكنة والخضوع الذليل مما يتمثل في العبارة المشهورة: «طأني بقدميك، ولكن دعني أعيش » ؛ « لأن قبول الإهانة ونسيان الهزيمة والنواح

أمام العدو، كل هذا دليل على حياة قد خلت من كل معنى فأصبحت فضولا لاغناء فيه ». ولهذا نرى أن فكرة الشرف تلعب أخطر دور فى حياة الشعوب القوية الحية التى لازالت تحيا فى ربيع الحضارة حياة بطولة وأمجاد.

تلك هي الصفات الرئيسية الني تمتاز بها كل من طبقي النبلاء والكهنوت، ولكنها صفات لاتوجد إلا حينا تكون التقاليد لدى كل منها حية وتحيا في دور الحضارة. ولكن حين يأتى دور المدنية تستحيل هاتان الطبقتان إلى طبقتين أخريين من طراز جديد. ويتم هذا التغير بتغير في فكرة الملكية وفي فكرة النظرة في الوجود.

وذلك أن الملكية إما أن تكون القوة أو تكون الغنيمة . وهذان العنيان يوجدان معاً عند رجل الجنس الأصيل: فالبطل البحار هو قاطع طريق بحرى أيضاً. ولكن معنى القوة يسود ويسيطر على معنى الغنيمة فى الدور الأول من الحضارة . حتى إذا أتت المدنية انعكست الآية فأصبحت السيادة ، بل السيادة المطلقة تدريجياً الغنيمة لا القوة . « ومن الشعور بالقوة ينشأ الغزو والسياسة والقاون ؛ ومن الشعور بالغنيمة تنشأ التجارة والاقتصاد والمال » . ولهذا كانت الأولى السائدة فى دور الحضارة ،

والأخرة ولية الأمر في دور المدنية . وبعد أن كان المثل للملكية في الدور الأول السياسي أصبح المثل لها في الدور الثاني رجل الأعمال . وسلاح الأول حق الأقوى ؛ أما سلاح الثاني فهو المال أو النقد . « والرجل الاقتصادي يريد دولة ضعيفة تخدم أغراضه ؛ ينها الرجل السياسي يطالب بجعل الحياة الاقتصادية من اختصاص الدولة : آدم اسمث وفريدرش لِست ، الرأسمالية والاشتراكية . وفي كل حضارة ، يوجد في البدء نبالة حربية ونبالة تاجرة ؛ ثم من بعد نبالة أرض ونبالة نقد ، وأخيراً خطط حربية واقتصادية ومعركة مستمرة بين النقد و بين القانون » .

ثم تتغير طريقة النظرة فى الوجود ، بأن تستحيل العلية المقدسة إلى علية علمانية أو طبيعية آلية . فبعد أن كان العلم شيئاً ثانوياً بجوار الدين ، أصبح الأمر بالعكس ؛ بل و يتطور العلم حتى يدعى حلوله نهائياً محل الدين . فيكون الممثل للنظرة فى الوجود حينئذ العالم المدنى العلمانى بعد أن كان رجل الدين ؛ ويكون الموطن الرمزى حجرة الدراسة أو المكتب ، بدلا من الدير أو الصومعة .

و يلخص اشينجار هذا التطور في نظام الطبقات فيقول: « النبالة والكهنوت ينشئان أولا من الأرض الحرة و يمثلان

الرمز الخالص للوجود الخالص والوجود الواعى ، للزمان والمكان ؟ وعن الغنيمة والتفكير العقلي ينشأ من بعد نوعٌ مزدوج ذو قيمة رمزية أقل ، يحتل مركز السيادة في العصور المتأخرة من المدنية على صورة الاقتصاد والعلم. وفي هذين التيارين الوجوديين تتطور فكرة المصير وفكرة العلّية إلى نهايتهما بطريقة لا تأثم فها ولا تحرج، معادية للتقاليد؛ ومنهما تنشأ قوتان تفصلهما عن المثل العليا الطبقات ، من بطولة وقداسة ، عداوة لدود : وهما المال والروح ( أو العقل ) . ونسبة هذين إلى الأوَّلين نسبة روح المدينة إلى روح الريف. ومن هذا الحين، تسمى الملكية ثروة والنظرة في الوجود معرفة علمية : مصير علماني وعلية علمانية » . وبحن قد رأينا طوال هذا التطور أنه كان مرتبطاً دائماً بالأرض والمسكن؛ وأنكل درجة من درجات التطور في الطبقات يقابلها تطور في المسكن. فلنأخذ الآن في بيان هذا في شيء من التفصيل ، بأن نحلل روح المسكن .

كان الانسان فى البدء حيواناً متجولاً لا يستقر فى مكان ولكن حينها انتقل من حالة الصيد والرعى إلى حالة الزراعة بدأ يستقر ، ويأخذ جذوره فى الأرض التى يزرع فيها . وحينئذ يتكون شيئان جديدان : أولا شعور الروح بارتباطها بروح البيئة

التى استقرت بها ؛ ثم بناء المنزل . والمنزل هو الأساس لكل حضارة ، وهو تعبير قوى عن ارتباط روح الانسان بروح الأرض ؛ ولكنه وحده لا يكون الحضارة بعد ، إنما يكون العهد السابق على الحضارة . إنما تبدأ الحضارة بالمدينة : « فإن الشعوب والدول والسياسة والدين والفنون كلها والعلوم ، إنما تقوم جميعاً على هذه الظاهرة الأولية وحدها ، وأعنى بها : المدينة » . و بنشأة المدينة تقوم روح جديدة مختلفة كل الاختلاف عن روح القرية أو الريف : روح تستيقظ كوحدة وتنمو وتتطور مكونة تاريخاً حياً حقيقياً .

فالقرية أو الريف يمثل البيئة التي ينشأ فيها وكأنه جزء منها: فشعور الفلاح يسوده نفس السياق الذي يسود الطبيعة الخارجية الحيطة؛ وروحه مطبوعة بطابع الوسط؛ والقرية بسقوفها الصامتة التي تشبه الروابي، و بدخانها في المساء وقطعانها و ينابيعها، تفنى تماماً في البقعة الطبيعية. أما المدينة فعلى العكس من ذلك تعارض الطبيعة بلوتزدريها وتتحداها. فأخطاط المدينة متعارضة مع خطوط الطبيعة ، وهي بأبراجها العالية وواجهاتها الحادة وقبابها الباروكية تتحدى الطبيعة ، لأنه ليس في الطبيعة شيء من هذا. والطرقات في القرية تشبه الخنادق الطبيعية ؛ أما الشوارع في والطرقات في القرية تشبه الخنادق الطبيعية ؛ أما الشوارع في

المدينة فطويلة ذات أحجار و يملأها تراب متعدد الألوان وضوضاء غريبة .

والمدينة ثورة عنيفة على الطبقتين المتازتين القائمتين على الدم والتقاليد : ثورة تتجسد طبقة اجتماعيـــــــة جديدة هي البورچوازية . وهذه الطبقة لا تعرف الدم بل تعرف العلِّية ؛ ولا تعرف التقاليد إنما تعرف العلم ؛ وتضع مكان الدين العلم الحر ، وتحاول السيطرة والحد من نفوذ الطبقتين الأخريين باسم العقل و باسم « الشعب » ، والشعب عندها هو سكان المدينة وحدها به تم تحدث انقلابًا خطيرًا في مكرة الملكية والتجارة والحياة الافتصادية بوجه عام ، وذلك بواسطة هذا المخلوق العجيب الذي يسمى « النقود » ، والذي سيصبح منذ الآن أقوى سلاح في يدها ، وأقوى معين لها على الانتصار في كفاحها ضد باقى الطبقات. ويتم ذلك خصوصاً حين تنتقل المدينة من دور المدينة مقط إلى دور المدينة الكبرى . « فان النقود حينئذ لن تستخدم بعدُ لفهم العلاقات الاقتصادية ، و إنما لاخضاع سعر السلع لتطورها هي الخاص. ولا تقدر الأشياء حسب بعضها بعضاً ، بل حسب صلتها مها». وبهذا يُفقد كل ارتباط بالأرض؛ وتصبح النقود قوة روحية خالصة ، وتعبيراً قوياً عن الوجود الواعي الذي فقد كل جذوره.

وأخيراً تأتى « المدينة العالمية ، هذا التنين الهائل الذي. يبتلع كل شيء: فيصبح الساكن فيها فريسة بائسة في يدها ؟ وعبداً تشكل روحه كما تشاء ، رضى أولم يرض ، وأداة تستعين بها فى تحقيق أغراضها فى السيادة العالمية . وهى روح خالصة قد تحررت مهائياً من كل صلة بالبيئة ؛ ومنازلها ليست غير ملاجيء يأوى إليها أناس لايجمع بينهم رابطة الدم ،بل الصدفة ، ولاوحدة الشعور ، إنما روح المغامرة الاقتصادية . فاذا ما انتقل ساكنها من منزل إلى منزل تولُّد لديه شعور بأن هذه المدينة عالم ، بل إنها هي العالم. وحينئذ تسيطر عليه كل السيطرة ، فيفقد روح الريف والقرية نهائياً. لأن الحنين إلى المدينة العالمية لعله أن يكون أشد أنواع الحنين . وتصبح كلمدينة كبرى وطنه الذي يشعر فيه بأنه في مكانه الطبيعي ، مهما كان من بعد المسافة بين مدينته الاصلية وهذه المدن الكبري الأخرى التي ينتقل اليها . ولكن القرية التي لاتبعدغيربضعة أميال عن مدينتة تبدو في نظره غريبة أجنبية، لايستطيع التنفس فيها . ولا يستطيع شيء أن يحررهمن المدينة الكبرى حتى ولاارهاقها لروحه ، وأنها كهالاعصابه، بما فيهامن جلبة مخيفة وبما تثيره ألوامها الزاهيةالعديدة وأضواؤها البراقة من عياء ونصب ، بل وحتى هذا « الملال من الحياة » الذي يتملك كل

ساكن المدن في النهاية لايغريه على الفرار منها: فالموت على الأسفلت خير من العودة إلى الريف. « والعلة في أن ساكن المدينة العالمية عاجز عن الحياة في مكان آخر غير هذه الأرض الصناعية ، هي تقهقر السياق الكوني لوجوده الخالص، بيما تصبح توترات وجوده الواعي أشد خطراً يوماً بعد يوم ».

وتفسير ذلك أن الريف تعبير عن الحياة النباتية ، حياة الكون والوجود الخالص الذي يسوده السياق ويتحكم فيه الدم ويسير تبعاً للمصير ؛ أما المدينة فتعبر عن حياة الكون الأصغر والوجود الواعى ، ولهذا فأنها كلها توتر ، والعقل هو الحاكم في كل مايصدر عنها ، وكل تفسير يرجع عندها إلى التفسير العلّى. فلما كان الانسان في دور المدنية توتراً صرفا وعقلا خالصا لايؤمن إلا بالتفسير العلَّى، ولا يفهم التجربة الحية اللاشعورية. ولما كان أكثر حرية وتقلباً وحركة ، لأنه أكثر وعيا ؛ ولماكان قد فقد مميزات الدم وانعدم شعوره بالتقاليد ؛ نقول لما كان رجل المدنية هذا كله ، و بدرجة تزداد بتقدم المدنية في سيرها نحو النهاية ، لم يكن في استطاعته أن يجد غير المدينة جواً يقوى على التنفس فيه ، لأن فيه تعبيراً كاملا عن روحه ، والروح لأتحيا إلا في بيئة تتفق روحها و إياها .

و بظهور المدينة العالمية واستئصال الوجود الخالص وزيادة التوتر في الوجود الواعى ، تحدث ظاهرة على جانب عظيم من الخطورة هي مقم رجل المدينة . وهي ظاهرة تدل على أن الموجود قد تحو ل بوجه نحو الموت ، لأنه سئم الحياة وفقد الخوف من الموت ؛ ولم يعد الانسان يشعر بأن عليه واجبا نحو الدم ، لأنه لا يجد بعد أسبابا تبرز الحياة .

## النقد والآلة

کل مابؤدی إلی تحریر للعــقل.
لایقابله تقدم فی تهذیب الروح خطر »
حیته

هذا العصر مأساة ، بطلها العقل ، وسياق حوادثها تحويل الوسائل إلى غايات ، وقوى الشر فيها النقد والآلة .

فنحن نعيش منذ قرابة قرن ونصف في دور المدنية الذي فيه يسود العقل بأحكامه كل نظر في الوجود . والعقل إذا ساد كان كل شيء وسيلة ، وكانت كل وسيلة في ذاتها غاية ؛ لأنه لايدرك الأشياء إلا على صورة العلّة والمعلول أي بمنطق العلية ، وكل علية رمزعلى الاحالة ، إحالة شيء إلى شيء آخر ؛ والاحالة جوهر الأداة ، لأن الأداة معناها أن شيئاً من الأشياء لايستمد وجوده من ذاته ، و إنما يستمده من غيره ، أي أن وجوده إحالة إلى وجود آخر ، فهو وجود ماهيته الاحالة . فاذا أصبح الوجود وجود الاحالة ، كانت الأداة جوهر الوجود الحقيق ، أي أنها وهنا تبدأ المأساة .

ولعل أعنف صورة لهذا النوع من المآسى ، تلك التي نجدها في ميدان الاقتصاد والعمل .

فقد بدأ الاقتصاد حليفاً للسياسة ، أو بعبارة أدق ، كان الاقتصاد والسياسة المظهرين اللذين أتخذهما الوجود حين أصبح «على صورة » التاريخ . وكانا يحييان حياة عضوية حركية كونية ، لاحياة الوجود الواعي والعقل . «وليس «لهما» تاريخ ، ولكنهما « هما » التاريخ . وينتسبان سويا إلى الجنس ، لا إلى اللغة بما لها من توترات مكانية علّبة كتوترات الدين والعلم ؟ وهدف الاثنين الوقائع لا الحقائق. وتمة « مصائر » سياسيـــة واقتصادية ، كما أن هناك في كل المذاهب الدينية والعلمية تسلسلا خارجا عن الزمان بين العلل والمعلولات » . فهما إذن من حيث طبيعة الوجود سيان ؛ وإنما الفارق بينهما هو في مرتبة هذا الوجود . فالوجود السياسي وجود سيطرة وسلطان ، أى وجود قوة تفرض نفسها على « الآخرين » ؛ أما الوجود الاقتصادى فهو وجود بقاء ومحافظة على « الذات » . ومن هنا كان الوجود الأول يفترض دائما وجود « آخرين » ، بينما الثاني لايفترض وجوداً آخر غير نفسه . وهذا مايعبر عنه بالنضال بالنسبة إلى السياسة ، و بالتغذية بالنسبة إلى الاقتصاد . والنضال والتغذية

متعارضان أو على الأقل متباينان ، تبايناً يظهر جلياً من طبيعة الصلة التي تربط كلا منهما بالموت. فالموت في النضال هو موت البطل، والموت في التغذية هو موت المجاعة ، وما أبعد الشقة وأشد اختلاف الطبيعة بين كلا النوعين من الموت! موت البطل موت « من أجل » شيء ، أما موت المجاعة فهو موت «من» شيء ؛ الأول هو الجدير وحده بلقب الموت ، لأنه موت إيجابي من أجل فكرة أو غاية ؛ ولكن الثاني موت سلمي خضع فيه الانسان لشيء خارجي خالص ، ولهذا يكون التعبير عنه بلفظ « وفاة » أدق وأنسب ؛ أحدهما خالق للقيم العليا ، والآخر مبيد لكل قيمة عالية . « إن الحرب تخلق الأشياء العظيمة ، أما الجوع فيقضى عليها . هناك ، تزول الحياة بالموت ، وغالباً ماتستمر حتى لايكون باقياً غير تلك القوة التي لاتقاوم، والتي يعني مجرد وجودها أن ثمة انتصاراً وظفراً؛ وهنا، يثير الجوعُ ُ هذا النوع من الجزع البغيض المبتـذل الخالى من كل معنى ميتافيزيق الذي يحطم فجأة العالم الصورى الأعلى لحضارة من الحضارات ، و به يبدأ الكفاح الخالص من أجل الاحتفاظ بحياة الـكائن الحيواني للانسان » . ومر أجل هذا كانت السياسة أعلى مرتبة في الوجود من الاقتصاد ؛ ولكنهما في بدء

الحضارة دائمًا مرتبطان ولا فصل بين الواحد والآخر ، وهذا ما عبر عنه بهذین الرمزین : « جانب المغزل » ، و « جانب السيف » . والحياة العضوية نفسها تعبر عن هذا الارتباط ، لأنها تربط بين الأعضاء الجنسية والأعضاء الدموية ، أي بين أعضاء التكاثر وأعضاء التغذية . ونجد الصورة العليا لهذا الارتباط بين السياسة والاقتصاد في أسر الفلاحين التي تنتسب إلى جنس قوى ؛ ثم في دور الحضارة بمعناها الصحيح. ففي هذا كله نجد أن الدوافع العليا للوجود تصدر عن عاطفتين أوَّليتين. هما: « الحب والجوع » ، أى إرادة القوة وإرادة البقاء .. ولكن إذا جاء دور المدنية ، أصبح الشعار هو ذلك الشعار الرومانى : « خيزاً وألعاباً » ، وحل محل إرادة القوة والسلطان. سعادة العدد الأكبر وتمتعه بلذائذ الحياة المترفة الهينة . فتنفصل السياسة عن الاقتصاد ، وينقلب الوضع في الترتيب الوجودي ، فيصبح الاقتصاد في المرتبة العليا والسياسة في المرتبة الدنيا ، ويقوم مقام السياسة العليا هذا النوع من السياسة الذي يسمونه السياسة الافتصادية باعتبارها غاية في ذاتها .

ولهذا فان للاقتصاد في الدور الأول أخلاقا تناظر الأخلاق, السياسية العليا ، أعنى أن الطبقات الاقتصادية لها « خلال »

كتلك الخلال التي رأيناها من قبل في طبقة النبلاء ، وتدور كلها حول الفكرة الرئيسية في خلال النبلاء وهي فكرة الشرف . فبين التجار والصناع والزراع في هذا الاقتصاد يسود شرف المهنة ، هذه الشرعة التي يشعر بهاكل منهم شعوراً قويا ، فلا يستطيع أن يخل بشرف المهنة دون أن يسقط في نظر أبناء الطبقة .

وأدوات هذا الاقتصاد تصدر كلها عن الأرض والبيئة. أُفالتبادل تبادل « للخيرات » أو الأموال . والوسيط في هذا التبادل هو التاجر ، وليس له من صفة غير « التوسط » ، وهو معنى يختلف كل الاختلاف عن المعنى الذي سيكون للتاجر في المدينة والمدينة الكبرى بوجه خاص . ومكان التبادل السوق ، السوق الريغي، الذي هو في الآن نفسه مركز اجتماعي له معناه الدبني والسياسي ، والذي لايمكن أن يقال عنه إن له استقلالا بنفسه عن البيئة التي هو فيها ، إنما هو نقطة تقاطع فقط للمنافع الريفية والصناع والتجار يشعرون بأنهم مرتبطون بالأرض. أى أن كل شيء في الحياة الاقتصادية يشعر بالبيئة ويسير وفقاً لها .

و بنشأة المدينة تتغير الحياة الافتصادية تغيراً كبيراً . « فانه

إذا ما أصبح السوق هو المدينة ، لن يكون ثمة مراكز جاذبية بسيطة خالصة من أجل تبادل الخيرات خلال بيئة ريفية صرفة و إنما يكون هناك عالم ثان في داخل الجدران ، تصبح الحياة الانتاجية « الخارجية » بالنسبة إليه أداة وشيئًا حارجيًا » . والمهم في هذا التغير الجديد أن ساكن المدينة ليس منتجًا بالمعنى الزراعي الأصيل ، ولا يشعر بارتباط بينه و بين الخيرات إلاظاهريًا فيسب ، باعتبارها وسائل للتغذية ؛ لأنه لم ينتج هذه الخيرات بنفسه وهكذا تستحيل الخيرات إلى بضائع ، والتبادل إلى تعاقد والتعامل بالخيرات تعاملا بالنقد .

والنقدشي، مجرد ، لأنه تجريد للخيرات من صورها المحسوسة المتقومة ، كالأعداد الرياضية سوا، بسوا، وهو خال من كل عضوية ، نظراً إلى هذا التجريد ؛ وامتداد صرف ، لأن التجريد يسلبه صفة الزمان . وبعد أن كان الطابع الأصلى في الحيرات هو الكيف ، يصبح الكم جوهرالأشياء الاقتصادية ، لأن كل شيء قد أصبح مرجعه إلى العدد : فالبقرة لاتختلف في نظر رجل المدينة عن ورقة مالية تعادلها في القيمة . والتفكير الاقتصادي يصبح تفكيراً حسابياً لأن التفكير سيصير تفكيراً بالنقد ، الاقتصادي ألله عنه ورقة مالية تعادلها في القيمة . والتفكير الاقتصادي يصبح تفكيراً حسابياً لأن التفكير سيصير تفكيراً بالنقد ، الاقتصادي يصبح تفكيراً حسابياً لأن التفكير سيصير تفكيراً بالنقد ،

و بسيطرة النقد تصبح « الملكية » ، التي تعبر عن ارتباط بالأرض و بالحياة « تروة » متنقلة تقاس بكمِّها لا بكيفها ، وليست مجموعة خيرات ، بل هي استثار لخيرات ، وهي في ذاتها ليست إلاكمية عددية ذات قيمة نقدية. والسوق القديم، الذي قلنا عنه إنه في الريف مركز حياة ، يستحيل إلى سوق مالي يسكن فيه النقد، وتتبادل فيه الأموال بطريقة تجريدية بواسطة الأوراق. المالية. و بعد أن كان التاجر وسيطاً فحسب، أي عاملا ثانويا في الانتاج، يصبح سيد الحياة الاقتصادية كلها؛ ولهذا نرى طابع التاجر يسودالحياة الاقتصادية ؛ ولما كان في الواقع مغتصباً للانتاج لا صاحبه الأصيل، نرى اعتماده في نجاحه الاقتصادي يقوم كله على المداهنة والمكر ؛ بلوعلى تلفيق الأكاذيب ونشر الاشاعات. المهيجة الخواطر. وهذا وجد في كل الحضارات: فني الحضارة يلاحظ أن المضار بين في بيريه كثيراً مايلجأون إلى ترويج اشاعات مزعجة مثل غرق الأسطول التجاري أو قيام حرب ، من أجل أن ينتج عن هذا فزع يخدم مصالحهم التجارية .

تم يرتفع النقد إلى مرتبة السيادة المطلقة حيمًا تنشأ المدينة العالمية. فان الاقتصاد يصبح اقتصادا عالميايسوده النقد. « وأخيراً

يصبح النقد صورة للقوة الروحية التي تلخصت وتركزت فهما إرادة السيطرة ، والسلطان السياسي والاجتماعي والعلمي والآلي والحنين إلى حياة ذات طراز عال » . وحينئذ يصبح من حق رجل كبرنرد شوأن يقول: « إن تمحيد النقد هوالحقيقة الواقعية الوحيدة المليئة بالأمل في مدنيتنا هذه . . . إن النقد والحياة لاينفصلان . . . بل النقد هو الحياة » . وذلك لأن كل شيء ستقاس قيمته بالنقد؛ ولا قيمة للشخصية ولا للتقاليد. ولا بمكن لفكرة أن تتحقق إلا إذا فكرنا فيها بالنقد قبل إمكان هذا التحقيق . و بعد أن كان الانسان ثريا لأنه قوى ، أصبح الآن قوياً لأنه ثرى بالنقد . والاقتصاد العالمي هو الاقتصاد القائم على التعاقد المجرد غير المرتبط بخيرات أو بأرض.

وهذا التطور في الحياة الافتصادية وفي النظرة إلى النقد يسير على سياق واحد في كل الحضارات. و إنما تطبع روح كل حضارة النقد الذي تستخدمه بطابعها الحاص الصادر عن رمزها الأولى. ومن هنا اختلفت طبيعة النقد بين حضارة وأحرى. ويظهر هذا بجلاء إذا قارنا النقد الأبلوني بالنقد الفاوستي. فالنقد عند الأبلوني مقدار، وعند الفاوستي دالله، أي أن الأول ينظر إلى النقد باعتباره جسما كغيره من الأجسام، أما الثاني فينظر إليه باعتباره باعتباره جسما كغيره من الأجسام، أما الثاني فينظر إليه باعتباره

قوة لا وجود لها إلا بوجود فعلها ، أى أن قيمتها فى أثرها لا فى وجودها المادى . ومن هنا نستطيع أن نفهم الدور الخطير الذى تلعبه الأوراق المالية والتجارية فى الاقتصاد الغربى : فإنها تدل على أن المسألة فى النقد عند الروح الفاوستية مسألة وظيفة أو قوة ذات أثر فحسب ، لا مسألة أجسام مادية موجودة حاضرة بالفعل كما هى الحال فى نظرة الروح الابلونية إلى النقد .

والمشاهد فى هذا التطور بوجه عام أن النقد بعد أن كان وسيلة لغاية هى الخيرات ، أصبح هو نفسه الغاية ، بل وغاية الغايات التى تقاس بهاكل قيمة وكل غاية .

ومثل هذا التطور نراه فی شیء آخر کان وسیلة ، بل اسمه لا یدل علی شیء آخر غیر هذا ، فأصبح غایة استعبدت القوی الروحیة التی خلقتها من أجل أن تکون هذه الوسیلة خادمة لها ، ونعنی بها الآلة .

والصناعة الفنية قديمة قدم الحياة في المكان بوجه عام، ومصدرها التي تنبع منه هو الحركة. ولذلك ليس للنبات صناعة فنية، وإنما توجد ابتداء من الحيوان: فهو وحده المتحرك ذو الارادة الحرة بازاء الكون الأكبر، مما يعطيه الشعور بأنه كون قائم بذاته مستقل بكيانه عن باقي الوجود ؛ ومن هبذا

الشعور تصدر الضرورة الملحة التي يحس بقوتها ، ضرورة توكيد ذاته وكيانه ضد الطبيعة عامة . فحياته إذن كفاح ينتهي إما إلى سيطرته على الآخرين وخلقه للتاريخ أو إلى خضوعه واستحالته إلى موضوع للتاريخ. ولهـذا الكفاح أسلوبه ووسائله، وهو ما يسمى باسم الصناعة الفنية والآلية . « إن الصناعة الفنية أسلوب العمل ( التكتيك ) للحياة كلها . وهي الصورة الباطنة للخطة العملية للكفاح ، الذي هو والحياة سيان » . ومن أجل هذا يجب ألا تفهم الصناعة الفنية ابتداء من الآلة ، لأن المهم ليس الآلة في ذاتها ، بل المهم هو أسلوب العمل بواسطة الآلة . وأسلوب العمل يتوقف على الروح التي يصدر عنها العمل ، لأنه تعبير عنها . ولهذا « فان معنى الصناعة الفنية لا يمكن أن يكشف عنه إلا ابتداء من الروح » . لا قيمة للأشياء في ذاتها ، و إنما القيمة كلها فى الحركة أو الفعل الذى له غاية .

ولكن هناك فارقاً هائلا بين الصناعة الفنية عند الحيوان والصناعة الفنية عند الانسان خاصة . لأن الصناعة الفنية الحيوانية صناعة فنية نوعية ، أى صادرة عن النوع الذى ينتسب اليه الحيوان وهذا يجعل الصناعة الفنية خالية من الاختراع والتجديد غير قابلة لأن تتعلم ولا أن تتطور ، وهذا ما يعبر عنه بالغريزة .

فان الغريزة لاتبدع ولاتتغير ، وهي فطرية لاتكتسب . وعلى العكس من ذلك الصناعة الفنية الانسانية: فأنها مستقلة تمام الاستقلال من النوع ؛ قابلة للتطور المستمر ؛ مشعور بها شعوراً واضحاً ، أي صادرة عن الوعى شعورية ؛ كلها اختراع وابداع ، ومن المكن تعلمها وتحسينها . والعامل الأكبر في وجود هذا الاختلاف بين الحيوان والانسان هو أن للانسان يداً . واليد سلاح لا يوجد نظيره في عالم الحياة الحرة في حركتها ؛ وتكاد أن تمثل عضو حاسة اللمس كله ؛ وفي استطاعتها أن تميز ليس فقط بين الحار والبارد ، واليابس والسائل ، والصلب القاسي واللدن ، بل وأيضابين الثقيل والخفيف ، وهيئة المقاومة ومكانها ؛ أي أنها تستطيع بوجه عام أن تميز الأشياء في المكان . فلا يعادلها إذن فى أدوات التمييز عند الكون الأصغر غير العين ؛ ولهذا انقسم النشاط في الحياة الانسانية إلىقسمين تبعاً لهذين العضوين:نشاط «نظرى» تقوم به العين ، ونشاط « عملي » تقوم به اليد . فليس الانسان كائناً يفكر فحسب، بل وكائناً يعمل أيضاً.

واليد قد ولدت فجأة لا عن طريق التطور البطىء ؛ ونشأ معها أيضا الأداة ، لأنه لاقيمة لليدوحدها بدون الأداة، بل تحتاج إلى السلاح ، لكي تكون هي الأخرى سلاحا . وكما أن الأداة

قد خلقت على صورة اليد ، كذلك اليد تتكيف بصورة الأداة خلا فصل إذن من ناحية الزمان بين اليد والأداة . و إنما يفصل منطقياً فقط بين أسلوب العمل الفني و بين أسلوب استخدام الأداة فتركيب الآلة في أسلو به يختلف عن أسلوب استعالها ؛ ومثال ذلك صناعة العودكالة واداة ، وصناعة العود كضرب على العود وكل انسان حرفى اختيار الأداة التي تعين على تحقيق غاية من الغايات التي وضعها لنفسه ؛ وفي هذا تختلف الصناعة الفنية الحيوانية عنالصناعة الفنية الانسانية أيضا ؛ لأنالحيوان لايختار الأداة ، و إنما النوع هو الذي يفرضها عليه فرضا ، ومر هنا يشعر الانسان باستقلاله الكبير بالنسبة إلى الطبيعة عامة بل وِ بتفوقه علمها .

واليد تمثل التفكير العملى ؛ ينما العين تمثل التفكير النظرى. فهناك إذن نوعان من التفكير : تفكير اليد وتفكير العين : الأول عملى فعال ، والثانى نظرى تأملى ؛ أحدها يسير تبعاً لمبدأى الوسيلة والغاية ، والآخر تبعاً لقانون العلية ؛ واليد فى تفكيرها تصل إلى وقائع ، أما العين فالى حقائق ؛ والتفكير الأول يمثله السياسى والبطل و رجل الأعمال ؛ أما الثانى فيمثله رجل الدين والقديس والعالم .

وقبضة اليد تُشعر الانسان بكل قوته . وبالتالى بعزلة ووجود: مسافة بينه و بين الآخرين ؛ ومنها ينشأ تبعاً لهذا الشعور ُ بالذات. و بالملكية. فاذا قوى هذا الشعور ازداد اتساع الشقة بين الروح و بين. الطبيعة ؛ فان أسلحة الحيوانات المفترسة كلها أسلحة طبيعية ،. أما قبضة اليد المسلحة بأداة ركبتها هي واختارتها وفكرت فيها فليست طبيعية ، بل صناعية . ومن هنا يقوم التعارض بين. الصناعة وبين الطبيعة ؛ بين سيطرة الانسان وسيطرة الطبيعة . وكل صناعة في الواقع قد قصد بها إلى تحدى الطبيعة . « وهنا ا تبدأ المأساة الانسانية ، لأرن الطبيعة أقوى من الانسان. والانسان يظل دائمًا تابعًا لها ، فهي على الرغم من كل شيء تشمله وهو مخلوقها ... إن الـكفاحضد الطبيعة كفاح لا أمل فيه ، مع ذلك كله لايستطيع الانسان إلا أن يسير فيه إلى النهاية » ؟ لأن هذا الكفاح ليس شيئا آخر غير الحضارة.

وأول مايبداً هذا الكفاح يبدأ بتقليد الطبيعة ، أى باستخدام قوانيها ومناهجها ثم تطبيقها بعد ذلك عليها بطريقة إيجابية . ولكن هذا التقليد معناه التحدى أيضاً ، لأن الانسان يريد أن يخلق ، أى يريد أن ينافس الألوهية في عملها الأول ، ولهذا كان الصناع ، والصاغة منهم بوجه خاص ، ينظر إليهم الآخرون في الصناع ، والصاغة منهم بوجه خاص ، ينظر إليهم الآخرون في

شيء من الخوف أو الكراهية . ومنذ البدء كان الانسان يشعر بنوع من الاغراء السحرى يأتى إليه من جانب المعادن ؛ فاتجه إليها يكشف عن أسرارها و يخضعها لأغراضه . فكانت الصناعة وما لازمها من تجارة متجهة منذ البداية إلى المعادن . ويكون هذا الكفاح مطبوعاً دائماً بطابع روح الحضارة التي نشأ فيها : فالكفاح في الحضارة اليونانية كان من أجل التأمل، وفي الحضارة العربية من أجل اكتشاف القوى السحرية في الطبيعة حتى تكون في حوزته كنوز الطبيعة بلا تعب ولا تحد ، وفي الحضارة الغربية إلى إخضاع الطبيعة للارادة كي توجهها على النحو الذي تشاؤه .

و يكفينا هنا أن نتبع تطور هذا الكفاح بالتفصيل فى الحضارة الغربية ، لأنه كفاح شيق عنيف لم تر مثله حضارة أخرى حتى الآن . والعلة فى ذلك أن الفاوستى يمتاز « بأن لديه قوة أولية هائلة للارادة ، وقدرة مضيئة على النظر والادراك ، وتفكيراً عمليا شديدا شدة الصلب » . و بفضل هذه الصفات أجاد الفاوستى استخدام أقوى سلاح ضد الطبيعة وان صدر عها وأعنى به الاختراع والاكتشاف: فقد بلغا درجة لا يمكن أن يقارنا عنده بما بلغاه فى أية حضارة إنسانية أخرى . و بدأ منذ اللحظة عنده بما بلغاه فى أية حضارة إنسانية أخرى . و بدأ منذ اللحظة

الأولى، على هيئة لمحات ومشاهدات روحية قامت بها نفوس متنبئة ، فكانا قرببين من التأملات الصوفية للرهبان القوط الأولين . وهذا يدل على أن الصناعة الفنية قد نشأت هي الأخرى في حضن الدين . وكان السلاح الأكبر في هذا الكفاح التجربة العلمية التي أعطى لها كل معناها لأول مرة روچر بيكون ، ولذلك استطاع في تأملاته أن يفكر في الآلة البخارية والسفينة البخارية والطائرة . والتجربة العلمية تعبير قوى عن هذا الصراع ، لأمها استجواب قاس للطبيعــة بواسطة اللوالب . ولكنهم كانوا جميعاً في خطر من أن يتدخل الشيطان في أعمالهم ويقذف بهم الى هذه القمة التي وعدهم بأنهم سيجدون فيها كل قوى الأرض. ومع ذلك لم يحجموا عن السير في هذا الطريق الوعر تدفعهم إرادة هائلة تنزع نحو اللامتناهي ، ارادة قوة ذات أتجاه . فليقذف بهم ابليس حيث يشاء ، فقد صمموا على النضال ضد الطبيعة وتوجيهها والسيطرة عليها ، مهما كلفهمذلك من ثمن، حتى ولوكان حياتهم نفسها . فكانوا يصيحون جميعاً بهذه الصيحات التي أجراها جيته على لسانحامل الاجازة الدراسية في رواية فاوست: «أيها الشباب أيتها النشوة! أيتها الرسالة السامية! قبلنا ، قبلي أنا ، لم يكن العالم موجوداً . لقد انتزعت الشمس من وسط الهاوية ، و إن القمر ليسير في مداره تبعاً لفرجارى . إن النهار حين رآنى قد أصبح جميلا تحت أقدامى ؛ والأرص علاها وشى من الخضرة والأزهار؛ وموكب النجوم الذهبية قد بزغ فى السهاء القدسية فى الليلة الأولى بفضل يدى . و إن لم أكن أنا ، فمن إذن الذى حطم حدود القوانين البائسة التى أبهظت كاهل الأرض ؟ » . فاندفعوا فى هذا التيار ينافسون الطبيعة حتى استطاعوا أن يخلقوا كوناً صغيراً لايخضع إلا لارادة الانسان ، هو « الآلة » .

فنرى الاختراع يبدأ منذ المعار القوطي. فتظهر الطباعة والسلاحذو المدى البعيد. و بعد اكتشافات كولمبس في الجغرافيا وكو يرنيك في الفلك تتوالى الاختراعات الفزيائية والكماوية: مثل منظار البعد ( التلسكوب ) والمجهر ، والعناصر الكماوية . تم يشرف دور الحضارة على الزوال ، فتشهد الروح الفاوستية انقلاباً هائلًا في نظرتها الكونية ، وذلك بفضل اختراع الآلة البخارية . فالى ذلك الحين كانت الطبيعة تؤدى خدمات ، أما الآن فقد وضع فوق عنقها النير ، وصارت كالإماء يقاس عملها بِقُوةَ الْأَحْصَنَةُ البِخَارِيَةُ فَى شَيْءَ مِنَ اللَّهِكُمُ . وسَخَرَتُ المُوادُ العضوية كالفحم، واللاعضوية كالقوى المائية، في تحقيق عمل هذا التنين الهائل . وحدثت هذه الزيادة الضخمة في عدد السكان ، مما لم يكن له نظير فى أية حضارة أخرى ؛ وهى زيادة ناتجة عن استخدام الآلة . وامتدت حمى النشاط إلى كل شيء فى الخضارة الغربية ، فأصبحت وكأنها كلها قوة شيطانية زلزلت الأرض .

وكانت نتيحة هذا الانقلاب الهائل أن تغيرالشعور بالحياة عند الفاوستي تغيراً كبيراً ، عبر عنه جيته في قوة وحرارة في مناجيات فاوست لنفسه . « فالروح النشوى تريد أن تحلق في المكان والزمان . وحنين لا يوصف يدفعها إلى أبعاد لا نهاية لهــا ولا حدود. وهي تصبو إلى التحرر من الأرض، والفناء في اللانهائي، وتحطيم قيود الجسم ، والدوران في المكان الكوني وسط الأجرام السماوية . وما نشده في البدء القديس برنارد في وَجُده الملتهب المتصاعد ، وما تخيله جرينقلد ورنبرنت في الأبعاد الحلفية للوحاتهم و بيهوفن في الأصوات الأثيرية التي ترن في رباعياته الأخيرة ، هو هذا الذي يعود الآن من جديد في تلك النشوة الروحية لهذه السلسلة المتتابعة الحلقات من الاختراعات » .

ولكن إبليس ، الذى لمح العلماء المتنبئون الأولون فى العصر القوطى خطره ، ما لبث أن كشف عن نفسه وتبدى عارياً فى الآلة . فثار هذا المخلوق على خالقه واستعبده ، كما ثار

لانسان من قبل على الطبيعة وحاول استعبادها . فان الآلة قد صارت غاية خالصة بعد أن كانت وسيلة ؛ وتحكمت النزعة الآلية في كل شيء في الحضارة الغربية ؛ فكان ذلك إيذاناً بحدوث الكارثة التي أوشكت أن تقع بها .

فقد خضع ماكل هو عضوى للآلية واستحال العالم الطبيعي إلى عالم صناعي قد خلا من الروح والحياة ؛ بل وأصبحت المدنية نفسها آلة تفرض نفسها على كل شيء؛ وأصبح التفكير بواسطة قوة الأحصنة لا بالقوة الروحية . و بعد أن كانت السيادة في الحياة الاجهاعية لطبقة النبلاء المثلين للدم والجنس، صارت في أيدى طائفة من أصحاب الأعمال الصناعية والمهندسين والصناع في المصانع الكبرى أي طائفة من الناس المستأصلين. ولم يعد هناك مركز عضوى تخضع له وتخدمه بقية الأجزاء ، و إما انفصلت كل الوحدات عن مركزها الأصلي، وبانفصالها فقــدت مركز الوجود الحي والينبوع الصافى الذى منه يستمد الوجود الواعى كل قواه . وأصبح الكم وقيمه المعيار لكل شيء ، فساد الرتوب، وزالت القيمة الفردية، وفقدت الشخصية، وصار الطابع المثالي للانسانية هو طابع سائق الآلة ، كما لاحظ كيزرلنج. وكانت النتيجة لهذا أن تعالت الصيحات من كل مكان

ضد الآلية . وشعر الرجل الفاوستي بأن طغيان الآلة يجب أن يقف عند حد ؛ و بأن النزعة الآلية في تصوير الوجود يجب أن ترفض أو أن تعدل بنزعة روحية على أقل تقدير . فاتجه إلى صور للحياة بسيطة ، ونادى بالعودة إلى الطبيعة ، والطبيعة الوحشية أيضاً كما يشاهد في كتابات د . ه . لورنس وهكسلي ؛ وأخذ يمارس الألعاب الرياضية بدلاً من التجارب العلمية والصناعية ؛ وأصبح منظرالمدينة الكبرى يثير في نفسه كراهية يمازجها الجزع الفاتر . وانصرف أصحاب المواهب الخالقة عن المسائل العملية والعلمية إلى التفكير النظرى الخالص . ثم جاءت موجة هائلة من المذاهب التي يسودها اللامعقول والخوارق فطغت على الحياة الفكرية . وشاعت روح اليأس من الحياة في كل النفوس .

وقام التوتر شديداً بين مديرى الأعمال وبين منجزيها ، حتى كاد يفدى إلى كارثة . لأن قيمة الأولين قد زادت زيادة كبرى ، لدرجة أنهم أصبحوا بعيدين كل البعد عن أن يفهمهم الآخرون . وهؤلاء انحدرت قيمتهم انحداراً شنيعاً ، لأن القيمة الشخصية ، و إنما في المقدار ؛ فاندفعوا ينشدون الخلاص في لم تعد في الاضراب والثورات .

وأهم من هذا كله وأخطر ما يسميه اشپنجلر باسم « خيانة

الصناعية الفنية ». فهذه المخترعات التي بدلت وجه الأرض هي العلة في سيادة أور با الغربية وأمريكا الشهالية على العالم ؛ والصناعة التي قامت عليها كانت من احتكار الاثنتين . ولكن لم يكد ينتهى القرن الماضي حتى بدأت الحيانة . فبدلاً من أن تظل هذه المخترعات أسراراً لا تخرج من أيدى أبنائهما ، أصبحت ملكا مشاعاً ؛ فجاءت وفود الشعوب الملونة كالفيض الزاخر تغزو جامعات أور با وتنتزع من يدهم أسرار صناعاتهم الفنية ، أى أسرار سيادتهم وسيطرتهم عليهم .

بل ولم يقتصر الأمر على هذا ، انما اصبحت هذه الأسرار والمناهج ومن يفهمونها و يطبقونها من مهندسين فنيين ومديرى أعمال سلعة للتصدير . ونافست الصناعة فى البلدان ذات الشعوب الملونة الصناعة الأوربية حتى انتصرت عليها فى كثير من الأحيان ؛ وسيكون لها السيادة المطلقة عليها ، لأن أجور العال فى البلدان الأولى أضأل بكثير من أجور العال الأوربيين . وهذه الشعوب الملونة لا يعنيها من الصناعة الفنية إلا أن تكون وسيلة للانتصار على أوربا : أما هى فان روحها الحقيقة تنكرها أشد الأنكار لأنها ممثلة للروح الفاوستية ، ولهذه الروح وحدها ؛ ولن يمضى وقت طويل على انتصارها حتى تتخلص منها وترفضها .

كلهذا يدلعلى أن العذاب الذى تعانيه الحضارة الأوربية اليوم ليس عذاب أزمة طارئة لابد يوماً أن تزول ، وإنما هو عذاب كارثة هائلة بها تنتهى مأساتها الطويلة الرائعة .

ولكن نداء غامضاً يصاعد من أعماق الوجود الحي أذاناً بميلاد روح حضارة جديدة .

هل سمعت يامصر هذا النداء؟

| مفعة سطر خط | 3 6 6 14 | ١١ ١ والمية            | 17 VI CILITANTE                   | ٨٨ ١١ القريا                          | 11 11 600   | الم ١٦ رئيا | 37 1 104 | ١٨١ الوضوعية | ٧٠ ·      | ٠٧ ٥١ النقم  | 17 11 1822 | ٦٧ • الزم       | ١٧ ١١ المد | 14 11  FT | ۸۸ ۰ رن ۱ | 11 11 | 3. V   | ٠٠ ١١ ٢١٩ | ٢ - ٠           | 1.1.71 |
|-------------|----------|------------------------|-----------------------------------|---------------------------------------|-------------|-------------|----------|--------------|-----------|--------------|------------|-----------------|------------|-----------|-----------|-------|--------|-----------|-----------------|--------|
| عوا).       |          |                        | البالطلقة والغائية الطلقة كالآلية |                                       | <del></del> |             |          | رغبي المارية |           |              |            |                 |            |           | <u>.</u>  |       |        |           |                 | ا الرا |
| بغدة سطر    | · · · >  | 1.1                    |                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | <u>'</u>    | 11 21       | <u>;</u> | . X / Y /    | 7 16      |              | 101        | \ \ \ \ \ \ \ \ | 161 01     | -         | 7 7 7     | 2     | 12     | 10 1      | . 3 ×           | × ×    |
| स्य         | 기가       | آغر ئا <u>.</u><br>آغر | وين                               | 4.2,                                  | الدقة       |             | المغارة  | حقيته        | اكتافيوس  | غيره         | بالخاصة    | الطراز          | نځ<br>نځ   | مذه       | 120.3     | ंड्व  | المستة | يكونون    | بنغ<br>بغب محلم | .4.    |
| مواب        | عاثلهما  | العربة                 | والبعض                            | جديدة                                 | بالدقة      | ٠٩          | لمضارة   | حقيقة        | واكتافيوس | · <b>4</b> · | الخامة     | الطرز           | نعربا      | فذا       | الأرخ     | ख़बी  | 17.3   | いない       | تنقب به کله     | ٠,4    |